

# نِبْرَالْ إِلْكُونِكُونِ الْمُولِيَّةِ الْمُؤْلِيْنِ وَالْمُؤْلِيْنِ وَالْمُؤْلِيْنِ وَالْمُؤْلِدُ وَالْمُؤْلِيُ وَالْمُؤْلِدُ والْمُؤْلِدُ وَالْمُؤْلِدُ و

تأليف المعتقدة التالث المتعتقدة المتاحدة المعتقدة المتاليف المتعتقدة المتاحدة المتاحدة المتعتقدة المتاحدة المتعتقدة المتعتقدة

> تَصَبِحِحَ وَيَحِقِيق حامدنا جي احسفها بي

# نبسراس الضسياء



و تسواء السواء في شرح باب البداء و اثبات جدوى الدعاء



# بسم اللّه الرّحمن الرّحيم منك الاستيفاق باعزيز ياعليم

سبحانك اللهم و بحمدك، تعالى جدّك، و تعاظم مجدك، بدت آلاؤك الباهرة في السماء و الأرض لأبصار العاليات و السافلات، و سمت أسماؤك المستوية على عرش التقدّس و التأبّه عن تغايرالجهات و تكثّر الحيثيّات، لامتقلّ عقول ملائكتك المقرّبين \_ بطامحات التقديس و التمجيد \_ بلغت طَوار اكنه معرفتك، ولا أنظار "بصآئر عبادك القدّيسين بمقاييس الفطن و الأفهام قدّرتُك حقّ قدرك التبارك و تعاليت لا اله الا أنت [ب-1] منك البدأة و البك المصير.

صلِّ أحمَّ الصلوة، و سلَّم أنهُ التسليم على صَفوتك و نَصيَتك ' و خِيرتك من بريَتك، سيّدنا و نبيّنا محمّد، و حامّته ' الأقربيس، و عنرته الأنجبيـن، روفــةِ ` أصفيائــك

١- التأبه: التنزّه.

٢- المقل: بضم الميم و فتح القاف، جمع المقلة، شحمة العين، أو هي المواد و البياض منها، العين ذاتها.

٣- الطامح: المرتفع من كلُّ شيءٍ.

۴- الطوار: ما كان بحدًا، الشيء أوعلى حدّه، يقال: هذه الدار على طوار دارى، اى حائطها متّصل
 بحائط دارى على نسق واحد.

٥- خ: الطائر.

٦- المقابيس: جمع المقياس، المقدار.

٧- خ: الأنظار.

٨- أحمّ: أخصّ وأقرب.

٩- النصية: البقية، و نصيّة القوم، خيارهم.

<sup>.</sup> ١- الحامَّة: خاصة الرجل من أهلِه و ولده الذين يهتمُّ لهم.

١١- الروقة: الحسان، الجميل جداً من الناس.

و أبرارك، و عِفْوَة الشعتَّك و أنوارك، إنَّهم شجرةُ رحمتك، و حَفَظةُ ستَّتك، و حَمَلةُ أحكامك، و خزنة أسرارك.

أمّا بعد فانّ أفقر المربوبين و أحوج المفتاقين ً الى رحمة ربّه الحميد الغني محمّد بن محمّد، يُدعيٰ باقر بن داماد الحسيني ـ ختم اللّه له في نشأتيه بالحسني ـ يقول: انّ المصدّيق الصراح" و الدّيّن؛ القراح°، و الفاحص الناهض°، و الباحث الخائض، والمستكشف المتبقر، و المستدرِّ٬ المتمقر^، و البارع٬ الفطن، و القارع اللسن؛ ذا الصِبْغَة العقليَّة، و القريحة الملكوتية، والطينة الايمانيَّة، و الفطرة [الف ـ ٢] البرهانيَّة، والعرق النسبيّ، و الفضل الحسبيّ، أحبّ الخُلاّن الدينيّة من أكارم التلامذة ١٠ الدين هم الأولاد المعنويّة الرؤعانيّة ١٦ ـ بلّغهم اللّه تعالى قُصوى النهايات من كمالات القوّتين النظريّة و العمليّة، و قُصياالغايات من سعادات النشأتين الدنيويّة و العقبويّة ـ ذاكرني أن أَخَفَّاء الهَام، و سفهاء الأحلام من مخالفينا .... طالماً " يعترضون على ما قد ورد في أحاديث سادتنا

المعصومين - صلوات الله عليهم أجمعين - في البداء؛ فالتمس"، و تلمّس اله وألحّ ١٥،

١- العفوة: الصفوة،عفوة الطعام أو الشراب أي خياره.

٧- المفتاقين: المفتقرين، المحتاجين.

٣- الصراح: بضم الصاد، الخالص من كل شيء خ: الطرح.

٣-الدين: بتشديد وكسر الياء، صاحب الدين، المتمسك بدينه.

٥- القراح: بفتح القاف، الماء الخالص.

٦- الناهض: الستمدّ.

٧- السندرّ: السنجلب.

٨- المتمصّر: تمصّر الشيء أي تبُّعه.

٩- البارع: الماهر.

<sup>·</sup> ١- في بعض النسخ: المراد، محمد حسين الجليى. أيضاً راجع: «الذريعة» ج ٢٥/٢٧.

١١- الروعانية: القلبية.

۱۲- طالما: كلمة مركبة من طال و ما، و معناها: كثيراً ما.

١٣- خ: التمسود.

۱۴- تَلْمُس: - الشيء أي تطلبه مرة بعد أخرى.

١٥- ألَّح: - أصرً، وأظب على السئوال.

و اقترح الله أوضح هنالك سبيل الدين، و أشرح في ذلك باذن الله صدور قوم مؤمنين؛ و رأيت سائر العُصبة الروعية، و الأولاد الروحانية، أكبادهم الى هذا الفرات ظامئة "، وأفئدتهم الى هذا المنهل ملتاعة "، فاستخرت ربّي المُهيمن الفيّاض - جلّ ذكره و عزّ مجده - و قلتُ لهم ها زمرة الظامئين الملحيّن المقترحين، و معشر المتلمّسين لرحيق الحقي من كأس اليقين انتي باذن الله العليم الحكيم آتيكم: به «نبواس الضياء وتسواء السواء افي شرح باب البداء، وإثبات جدوى الدعاء ، فيه جَدَدُ السّبيل الرّشد، الشهر ألصراط السّوي، الو مدّى الفحص الجرّل "، وقصوى القول الفصل في تحقيق حكم اللّوح و القلم و أمر القضاء و القدر على أقصى ما يتيسّر الابن بُجّدته " من نوع حكم اللّوح و القلم و أمر القضاء و القدر على أقصى ما يتيسّر اللهن بُجّدته " من نوع

١- اقترح: - الامر اي عرضه للبحث، و أيضاً: ابتدعه من غير مثال سابق.

٧- العصبة: من الرجال و الخيل و الطير: الجماعة، عصبة الامم أي جمعيّة الامم.

٣- الظامئة: العطشان.

٢-المنهل: يفتح الميم، المورد، موضع الشرب.

٥- الملتاعة: المحترفة مركز العيم أو الشوق وعاوم مراك

٦- الظامئة: العطشان.

٧- الرحيق: خالص لاشوب فيه.

٨- النبراس: المشكوة.

٩- التسواء: بكسر الناء في كلام المصنف، و في كتب اللغة بفتحها على وزن التفعال، اى: الموضع
المستوى. راجع: «لسان العرب» ج ٢/٩٤، ط بيروت.

١٠- السواء: العدل.

۱۹- الجدد: يفتح الجيم و الدال، منه المثال: «مَن سلك الجدد أمن العثار» أى من سلك طـريق الاجماع، و في اللغة: الارض الغليظة المستوية.

۱۲- الرشد: بفتح الراء و الشين أي الرشاد.

۱۳- أمم: طريقة، و في بعض الاحاديث «الأمم» بمعنى القرب و اليسير. راجع: «النهاية و لابن الأثير ج١/٦٩،

١٤- السوي: المستوي.

١٥- العدى: المنتهى و الغاية.

١٦- الجرل: جرل المكان أي صلب و غلظ.

١٧~خ: تيسّر.

١٨- البَجُدة: بضم الباء، يُجدة الامر أي باطنه و حقيقته، يقال: وهو ابن بجدة الأمره أي هو عالم به.

البشر ممّن خُلِق له، و هو له ميسّرٌ '، واللّه سبحانه ' وليّ العلم و الحكمة، به الاعتصام و منه العصمة.

# تقدمة فيها اقتصاص و حكومة

إنَّ مُثير فتنة التشكيك إمام المشكّكين و علاّمتهم، فخرالدّين الرازي قال في خاتمة كتابه «المحصّل» حاكياً عن سليمان بن جرير الزيديّ أنّه قال: «إنّ أثمّة الرافضة وضعوا مقالتين لشيعتهم لايظفر معهما أحد عليهم.

الأولى: القول بالبداء، فإذا قالوا: إنّه سيكون لهم أمر أو شوكة ثمّ لايكون الأمر على [ب - ٣] ما أخبروه، قالوا: بدالله تعالى فيه. قال زرارة بن أعين من قدماًء الشيعة، و هو يخبر عن علامات الظهور الامام:

فتلک أمارات تجيء لوقته و مالک عمّا قدرالله مذهب و لو لا البداء سمّیتُه غیر قائت و نعت البداء نعت لمن یتقلّب و لو لا البداء ماکان ثمّ تصرّف و کان کنار دهرها تتلقّب و کان کنار دهرها تتلقّب و کان کضوء مشرق بطبیعة و الله عن ذکر الطبایع مرغب

والثانية: التقية، فكلمّا أرادوا شيئاً تكلّموا به، فإذا قيل لهم هذا خطأ أو ظهر لهم بطلانه، قالوا: إنّما قلناه تقية»°.

فقال حامل عرش التحصيل و التحقيق، خاتم الحكماء المحصّلين، نصير الملة

۱- افتباس من حديث: «كلّ ميشر لما خلق له» راجع: «الجامع الصغير» ج ۹۳/۲ و «المسند» لاحمد ج ۸۲۰٦/۱

۲- خ: سبحان.

٣- [الف - ٣].

۴- في مصدرنا: قوة و شوكة.

٥- راجع: «تلخيص المحصل»، ص ٣٢١.

والدين، الطوسي .. رضوان الله تعالى عليه .. في نقده المجيباً عن ذلك: «إنّهم لا يقولون بالبداه، و إنّما القول به الماكان إلا في رواية رَووها عن جعفر الصادق .. عليه السّلام .. أنه [جعل اسماعيل، القائم مقامه بعده، فظهر من اسماعيل ما لم يرتضه منه، فجعل القائم الف مقامه موسى .. عليه السّلام .. فشئل عن ذلك، فقال: «بدالله في أمر اسماعيل.» و هذه .. عليه السّلام الخبر الواحد لا يوجب علماً ولا عملاً.

و أمّا التقيّة، فإنّهم لا يجوّزونها إلاّ لمن يخاف على نفسه أو على أصحابه، فيظهر ما لا يرجع بفساد في أمر عظيم دينيّ، أمّا اذاكان بغير هذا الشرط فلا يجوّزونها. "، هذاكلامه.

و نحن نقول: أمّا ما حكاه إمام المشكّكين في البداء فممّا ينادى بأعلى الصوت وأجهر النداء أنّ المتعرّض به على دين الرافضة فِسطه من تتبّع الأحاديث و تعرّف الأديان طفيف عداً. أليس ذكر البدآء و القول به غير مختصّ بالأخبار المرويّة عن أثمّة الرافضة والذين هم آل قدس العصمة، و أهل بيت التطهير، صلوات الله و تسليماته على أرواحهم وأجسادهم على الله و سلّم عليه و آله الطاهرين - من طرق الجمهور و مسانيدهم على ما روتة أثمّتهم المحدّثون كالبخاريّ ومسلم و مالك و النسائي و الترمدي وأبي داود و ابن ماجة و الدار قطني و غيرهم من أو صناتيت أصحاب المحديث و صناديدهم، كلّ في صحيحه أو جامعه أو [ب - ۴] موطأه شننه أو مسنده أو مستدركه أو مصابيحه أو مشكاته مثلاً، و قد حاول رَهْطُ من حدّاق علمائهم المراجيح في شرح غرب الحديث كابن الاثير الجزريّ الموصليّ و علامة زمخشر صاحب والكشاف، و الهرويّ صاحب والغربين، و أبي موسى الإصفهانيّ،

١- اى «نقد المحصّل» او «تلخيص المحصّل».

٧- في المصدر: بالبداء.

٣- «تُلخيص المحصّل»، ص ٢٢٦، ط تهران،

الطفيف: غير التام، القليل، الحقير.

٥- الصناتيت و الصناديد: جمع الصنتيت و الصنديد، السيّد الشريف و قيل: السيّد الشجاع.

٦- أى: «مصابيح المنة» للفراء البغوي.

٧- أي: «مشكاة المصابيح» للتبريزي.

وشرّاح صحيحى البخاريّ و مسلم، و من عداهم مِن أترابهم و أضرابهم و مَن في طبقتهم أو أعلى طبقةً منهم، تأويل ذلك و تفسيره على مطابقة الأصول و الضوابط، و لقد نطق التنزيل الكريم في القرآن الحكيم بإثباته في مواقع عديدة على ما سينكشف لك عن كُتب من ذي قبل إن شاءالله العزيز. و عند ذلك يستبين معنى ما قاله زرارة بن أعين في شعره.

و أمّا ما قاله الناقد المحقّق في الفصيّة عنه فممّا يستغرب مثله عن مثله أشدّ الاستغراب، فهنالك أخبار جَمّة صبّة منظافرة منظافرة متكثّرة الطرق، معتبرة الأسانيد، متفنّنة المتون بلفظة البداء و تصاريفها، رواها أساطين الحديث و أعمدة الرواية كالأبي جعفرين الثلاثة و من في مرتبتهم - رضى الله تعالى عنهم - وقد أخرجها تشعّب طرقها و اختلاف أسانيدها من حيّز أخبار الأحاد، أدخلها في حريم باب التواتر، والأبوجعفران الأعظمان الأقدمان قد أفرد كلّ منهما لها باباً سمّاه باب البدآء و إثبات مغزاها [الف - ٥] المروم، و القول بمعناها المصطلح عليه من صُراح ضروريّ الدين؛ ومُرّ المتواتر بالمعنى قطعاً.

و ليعلم أنّ الرواية الّتي ذكر أنهم روّرها عن الصادق - عليه السّلام - لم يرووها أحد منهم على ما أورده أصلاً.كيف و قد ثبت و صحّ من طرقهم و رواياتهم، بل و من الطرق الجمهوريّة أيضاً أن النبيّ - صلّى الله عليه و آله و سلّم - قد نبّاً بأثمّة أمّته و أوصيائه من عترته!؟ و أنّ جبرئيل - عليه السّلام - نزل بصحيفة من السمآء فيها أسماؤهم وكناهم - عليهم السّلام - نزل بصحيفة من السمآء فيها أسماؤهم وكناهم عليهم السّلام - شحنت بالروايات في ذلك كتب الحديث؛ و نحن قد أخرجنا طائفة منها

١- الفصيّة: التخلص في خير أو شر.

٢- الجمة: الكثيرة.

٣- الصبة: صبّ الماء أى سبكه، و لكن الصبة بضم الصاد بسمنى الاسم جساعة من الناس، و المصنف ذكرها بفتح الصاد.

٣- المتضافرة: المتعاونة.

٣٥ متظافرة: المتعاونة.

٦- کذا.

٧- شحنت: ملأت.

وفي "شرح تقدمة تقويم الإيمان» ، و عن كلّ واحد منهم - عليهم السّلام - نصوص قاطعة و تنصيصات بأنّه على امامتهم واحداً بعد واحد إلى قائمهم الحجّة، ا فكيف تسوغ الرواية عن أبي عبدالله الصادق - عليه السّلام - أنّه جعل اسماعيل القائم مقامه بعده.

و إنّما تلك الرواية على الوجه الذي أورده عروة الإسلام الشيخ الفقيه الرواية الصدوق أبوجعفر بن بابويه القمّي - رضوان الله تعالى عليه - في كتاب «التوحيد» حيث قال في باب البداء [ب - 6] بهذه الأليفاظ: «و من ذلك قول الصادق - عليه السلام - ما بدا لله أمر كما بدا له في اسماعيل ابني، يقول ما ظهر لله أمر كما ظهر له في إسماعيل ابني اذ اخترمه قبلي ليُعلم بذلك أنه ليس بإمام بعدي. و قد روى لي من طريق أبي الحسين الأسدي - رضى الله عنه - في ذلك شيء غريب، و هو أنه روى أن الصادق - عليه السلام - قال: ما بدا لله بداء كما بدا له في إسماعيل [أبي] إذا أمر أباه [ابراهيم] بذبحه ثم فداه بذبح عظيم. و في الحديث على الوجهين جميعاً عندي نظر إلا أني أوردته لمعنى لفظة البدآء، والله الموقّق للصّواب، «انتهى "

فأمّا حديث التقيّة، فالناقد هناك مُصيب، فالتقيّة فيما يَبوء بفساد بيضة السنّة وانظماس شرعة الاسلام، ولا في الأمور العظيمة الدينية أصلاً، ولاسيّما للمشهورين في العلم، المقتدّى بهم في الدين، وكذلك لاتقيّة في الدماء المحقونة، ولافي سبّ النبيّ أو أحد من الأثمّة أو الأنبياء و البراءة عنهم أو عن دين الإسلام، أعاذنا [الف - ٦] الله تعالى من ذلك كلّه. إنّما التقية فيما الخَطْب فيه سهل من الأعمال و الأقوال لمن يخاف على نفسه أو على أمله و أصحابه، و ما يُؤتى به من الوظائف الدينيّة و الشنن الشرعيّة تقيّة يجب

١- راجع: ﴿شرح تقدمة تقويم الإيمان؛ ص ٤٧.

٣- راجع لتفصيل أحاديثها وأسناديها: والعوالم؛، ج (٣/١٥)؛ في النصوص على الأثمّة الاثنى عشر.

٣- في المصدر: ﴿مَا بِدَا اللَّهُ بِدَاءُ ۗ.

٣- اخترم: أهلك، أخذ.

۵- «التوحيد»، ص ٣٣٦، ح ١١-١٠.

۱- يبوء: برجع.

٧- انطماس: آنمحاء،

٨- الخطب: الشأن.

على العامل الآمل الآني بها أن ينوى بذلك خلوص القربة، و نصوح الإخلاص، ومحوضة ابتغاء وجه الله الكريم من حيث ان حكم الشرع في حقه التقيّة عند المتخافة؛ كما المُتيِّمم مثلاً فرضه التيمّم عند مظنّة الهلاك و مَثِنّة المرض، فينوى القربة لادفاع المرض، و إن وكان هو بحسب الشرع من أسباب تسويغ التيمّم و إيجابه؛ و سوآء عليه أكان ذلك من باب الرخصة أم من باب العزيمة؟ فالعامل بالتقيّة يجب أن يكون في طيئته و نيّته بحيث أن لو ساغ له من يُلقاء الشرع ترك التقية لم يكن مُستحرزاً بهالحفظ مهجّته، ولا مُتحرّزاً من إللاف نفسه؛ و إذاكان مستدفعاً للضرر المتقيّته قاصداً بها التحفظ و الدفاع، دون الإخلاص و القربة، كان سعيه من اللغو الباطل، و عمله من الهبآء المنثوربتة ألله المنتوربتة أله المنتوربة أله المنتوربة أله المنتوربة أله اللغو الباطل، و عمله من الهبآء المنتوربة أله المنتوربة أله اللغو الباطل، و عمله من الهبآء المنتوربة أله المنتوربة أله اللغو الباطل، و عمله من الهبآء المنتوربة أله المنتوربة أله اللغو الباطل، و عمله من الهبآء المنتوربة أله المنتوربة أله المنتوربة أله اللغو الباطل، و عمله من الهبآء المنتوربة أله اللغو الباطل، و عمله من الهبآء المنتوربة أله المناه المنتوربة أله المنتوربة أله المناه المناه المنتوربة أله المناه المن

ثم إن أثنتنا الطاهرين - صلوات الله عليهم - لم يتقوا أحداً في إظهار مرتبتهم والإعلان [ب - 7] بدرجتهم، وكان تشطهم عن طلب حقهم و القيام بالأمر في رعيتهم، و المتنتاذ منصبهم من أبدى غصبة حقوقهم لعوز الأنصار و فقد الأعوان، رضى بما جرى به القلم، و تسليماً لما تأدّى إليه القدر، و عملاً بوصيّة سبقت من رسول الله - صلّى الله عليه و آله، - و لم يَنِ أحد منهم عليهم السّلام - في تبريز مغوامض العلوم الحقيقيّة و غامضات المعارف الربوبيّة، و تبيين شرايع الأحكام الدينيّة و الحدود الآلهيّة على منهاج التنزيل و مرصاد التأويل بمصباح العلم و الحكمة و مشكوة القُدس و العصمة؛ الإبمعونة مدارسة أو مؤونة ممارسة، و من دون مراجعة باب أو مطالعة كتاب، و ما صدر عنهم من

١- المئنة: العلامة.

۲- طيئته: ضميره.

٣- خ: للضرب.

۴- تلبط: نعوّق، نريّث.

٥- الاستنقاذ: التخليص.

٦- العوز: الضيق.

٧- خ: يرضى.

٨- التبريز: الإظهار.

٩- المرصاد: المكان يرصد فيه، الطريق.

الإفتاء على قانون التقيّة، فربّماكانت عِضّة ' من ذلك على سنن التعليم بياناً لتسويغها عند الضرورة، وثقّة منهم بما قدكانوا أوضحوه للمؤمنين من جادّة الحقّ الصريح، و محجّة الدّين الحنيف؛ و عِضّة أخرى من جهة أنّ السائل كان مفتوناً بمذهبه اللّجُلَج '، مُولعاً بدينه الأعوج '، فهم - عليهمالسّلام - أفْتُوه في مسألته على مذهبه و طريقة ' لاتُرجى هدايته، ولا تُرقب [الف - ٧] استقامته.

وكذلك كان سيرة أميرالمؤمنين علي بن أبي طالب - عليه السلام - في صدر الأمر و الزمن الأوّل، حيث أنّه لم يُنهض بالجهاد على خلافته، و لم يترك طلب حقّه، و لم يُهمل إدّعاء منصبه، و لصوص الخلافة و مُتقمّصوها و المتغلّبون بها، كانوا يُطالبونه بالبيعة، و بقولون له: تبايع، أو لنضربن الذي فيه عيناك! فكان يقول لهم: أنتم بالبيعة لي أحق منّي بالبيعة لكم. وكان يقول: كُنّا نرى أنّ لنا في هذا الأمر حقّاً، فاستبددتم علينا. وكان يقول: «أنا أول من يجثو للخصومة بين يدى الله، وكان يقول: «وا عجبا! أتكون الخلافة بالصحابة، و إنّى احتج عليكم بمثل ما احتججتم به على الأنصار ".

و هذه كلّها متّفق على صحّنها، وواها لجميعاً البخاري و مسلم و غيرهما من أثمة حديث العامّة، و أوردها ابن الاثير في «النهاية»، و من العجائب أنهم عن آخرهم متّفقون مع ذلك كلّه على صحّة الحديث عن رسول الله \_ صلّى الله عليه و آله و سلّم \_ «عليّ مع

١- العضة: من «عضا»، عضيّتُ الشيء إذا فرّقته و جعلته أعضاه.

٢- اللجلج: بسكون الجيم و فتح اللامين، لجلج اللقمة في فيه أى أدارها من غير مضع، لجلج أى
 تردد.

٣- الأعوج: إعوج اعوجاجاً أي انحني، ضد الاعتدال.

۴- خ: طريقه،

٥- اللصوص: جمع اللُّصِّ أَى السارق.

٩- منققصوها: تقتيص أى لبس القميص، و يقال على الاستعارة: «تقميص الولاية و الأمارة» أى لبس
 ذلك كما يلبس القميص.

٧- يجثو: جثا أي يجلس على ركبتيه، خ: بحثو.

٨- "نهج البلاغة"، الحكم ١٨١، ص ١٧٣، ط فيض الإسلام.

الحقّ، و الحقّ مع عليّ، يدور معه حيثما دار لا ".

همنا و قال حجّة اسلامهم، و إمام دينهم و شيخ علمائهم، أبو حامد الغزّالي في كتاب خط [ب ـ ۷] وإحياءالعلوم: ولم يذهب ذو بصيرة ممّاً إلى تخطئة عليّ قط آ...

و من المتفق على روايته في صحاحهم و أصولهم «كان عليّ ديّان هذه الامّة بعد نبيّها آ.» و أورده علامة زمخشرهم في كتاب «اساس البلاغة» و في كتابه «الفائق» و فسرّه، فقال: أى قاضيها، و قال ابن الاثير و هو صاحب جامع أصولهم في «النهاية»: «الدّيان هو القهّار، و قيل الحاكم و القاضى، ثم قال و منه شعر الأعشى الجرماذي و يخاطب النبيّ عليه الصلوة والسّلام يا سيّد الناس و ديّان العرب. و منه الحديث: كان عَلَى هذه الامّة بعد نبيّها آ».

و من هناك ترى أحبار الجمهور و نحاريرهم يفوضون أمر الإمامة بعد رسول الله - صلّى الله عليه و آله - إلى اختيار الامة، ثم لايشترطون فيها إجماع أهل الحلّ و العقد، بل يكتفون بالبيعة و لو من واحد. قال نحرير تفتازانهم في «شرح المقاصد» محتجاً على إمامة ابي بكر لنا وجوه: «الاوّل: و هو العمدة، إجماع أهل الحلّ و العقد على ذلك، و إن كان من البعض بعد تردّد و توقّف، على ما روى أنّ الأنصار قالوا منّا أمير و منكم أمير، و أنّ أباسفيان قال: أرضيتم يا بني عبد مناف أن يلي عليكم تيم، والله لأملان [الف \_ ] الوادي خيلاً و رجلاً. و ذكر في «صحيح البخاري» و غيره من كُتب الأصحاب أنّ بيعة عليّ كان خيلاً و رجلاً. و ذكر في «صحيح البخاري» و غيره من كُتب الأصحاب أنّ بيعة عليّ كان المناه

۱- راجع: «الغدير» ج ۳/۱۸۰-۱۷۹ و «ترجمه الإمام عمليّ بسن أبـي طـالب» ج ۱۵۸-۱۵۸ ح ۱۱۹۹ بمصادر عديدة و الفاظ متلونة متظاهرة متظافرة.

٢- لم نعثر علبه، و لكن انظر: احياءالعلوم،، ج ٣٣٨/٤.

۳ - راجع: «إحقاق الحقّ» ج ۲۷۳/۴. و في «البحار» ج ۲۴۴/۲۵ بإسناده: «قال رسول اللّه (ص) أخبرني جبرئيل عن اللّه عزّ و جل أنّه قال: علي بن أبي طالب (ع) حجّتى على خلقي و ديّان ديني». ۴ - «اساس البلاغة»، ص ۲۰۹ و «الفائق في غريب الحديث»، ج ۲۵/۱.

٥ - في المصدر: الجرمازي.

۹ – «الَّنهاية» ج ۱۴۸/۲، مع التلخيص.

٧ - في هامش نسخة المصنف: وظ: كانت،

بعد توقف ، و في إرسال أبي بكر و عمر أبا عبيدة الجرّاح إلى عليّ [رضى الله عنه] رسالة لطيفة، روتها الثقات بإسناد صحيح تشتمل على كلام كثير من جانبين، و قليل غلظة من عمر، و على أنّ علياً جاء إليهما و دخل فيما دخلت فيه الجماعة، و قال - حين قام من الممجلس -: بارك الله "فيما ساءني و سَرّكم. فما وى أنّه لمّا بُويع لأبي بكر و تخلف عليّ و الزبير و المقداد و سلمان و ابوذر أرسل أبوبكر من الغد إلى عليّ فأتاه مع أصحابه، فبايعه هو، و سائر المتخلفين محل نظر، انتهى قوله بالفاظه ". و قال فيه أيضاً: «و تنعقد الإمامة بطرق، أحدها بيعة أهل الحلّ و العقد من العلماء و الرؤساء، و وجوه الناس [الذين يتيسّر حضورهم] من غير اشتراط عدد، ولا اتفاق كلّ من في ساير البلاد، بل لو بايع واحد مطاع كفت بيعته ".

ثمّ قال فيه: «طريق ثبوت الإمامة ٌعندنا و عند المعتزلة و الخوارج و الصالحيّة خلافاً للشيعة ^ [هو] اختيار أهل الحلّ و العقد، و بيعتهم من غير أن يشترط إجماعهم على

١ - «كان بعد توقف» قطة في المصدر. و قال المحشى في الهامش: «رفع من هذا المسوضع مين المصنف بياض، مقدار ما يسع في كالمتأن في "المسوضع مين المصنف بياض، مقدار ما يسع في كالمتأن في "المسوض مين المصدر: رواها.
 ٢ - في المصدر: رواها.

٣ - «بَارَك اللّه»: أي بارك اللّه لي فيه، ولا أذ اقني مرارّة تبعيّه في الدنيا و الآخرة، و امّا على رواية «لا بارك اللّه» كما في بعض الطرق، فالسراد لا بارك اللّه لكم فيه. (مِنه).

٩ - أيضاً في «الشرح»: «فقال: ما خلقك با عليّ عن أمر الناس؟ فقال: عظمت المصيبة، و رأيتكم
 استغنيتم برأيكم، فاعتذر إليه أبوبكر، ثمّ أشرف على الناس فقال: هذا عليّ بن أبي طالب، ولابيعة لي في عنقه،
 و هو بالخيار في أمره...».

٥ - وشرح المقاصده، البحث الخامس، ج ٢٠٩/٢، ط مصر.

٦ - في منن «المقاصد»: «بل لو تعلَّق الحلّ و العقد بواحدٍ مُطاع كفّت بيعته».

٧ - في المصدر: طريق ثبوتها عندنا.

٨ - عند الشيعة أنّ الامامة تكون بالاستحقاق الذاتيّ لها و التنصيص يكشف عنها، و أهمل السنة ينكرون الاستحقاق الذاتيّ في جميع الأبواب رأساً، و يذهبون إلى أنّ البيعة مثبتة للإسامة، لاكاشفة عن تحققها؛ إذا عرفت ذلك فاعلمن أنه لابجوز أن يكون البيعة طريق ثبوت الإمامة؛ و الألزم أن يكون الزمان من حين موت النبي - صلّى الله عليه و آله و سلم - إلى وقت انعقاد البيعة خالياً عن إلامام؛ و ذلك باطل باتفاق الائة.

<sup>.</sup>وحه. أمّا على مذهب الشيعة فلأنهم لايجوّزون خلوّ الزمان إلى قيام الساعة. و أمّا على طريقة أهل السنّة فلأنّهم يوافقون الشيعة في ذلك الى ثلاثين سنة، لروايتهم عنه - عليهالسلام -:«الخلافة بعدي ثلثون سنةً» ثمّ

ذلك، ولا عدد محدود؛ بل ينعقد بعقد واحد منهم، و لهذا لم يتوقف ابوبكر اللى انعقاد الإجماع؛ بل تقلد الخلافة، إذ بايعه عمر. قال: و هذا مذهب الأشعري إلا أنّه [ب ـ ٨] يشترط أن يكون ذلك العقد بمشهد من الشهود لثلاّ يدّعى آخرُ عقداً سرّاً متقدّماً على هذا العقد "».

وكذلك في كتاب «المواقف» و شرحه لعضد نحاريرهم و شريف أحبارهم أيضاً بهذه العبارة آنه إذا ثبت حصول الإمامة بالاختيار و البيعة. فاعلم أنّ ذلك (الحصول) لا يفتقر إلى الإجماع (من جميع أهل الحلّ و العقد) إذ لم يقم عليه (أى على هذا الافتقار) دليل من العقل و السمع؛ بل الواحد و الاثنان من أهل الحلّ و العقد كافٍ (في ثبوت الإمامة و وجوب الاتباع للامام على أهل الاسلام، و ذلك) لعلمنا أنّ الصحابة مع صلابتهم في الدّين (و شدّة محافظتهم على أمور الشرع كما هو حقّها) اكتفوا (في عقد الامامة) بذلك (المذكور من الواحد و اثنين) كعقد عمر ابي بكر و عقد عبدالرحمن بن عوف لعثمان بن عفان، و لم يشترطوا (في عقدها) اجتماع منّ في المدينة (من أهل الحلّ والعقد،) فضلاً عن إجماع الأمة (من علماء أمصار الإسلام، و مجتهدي جميع أقطارها)، هذا (كما مضي) [الف - 4] و لم يتكر عليهم أحد و عليه (أى على الاكتفاء بالواحد والاثنين في عقد الإمامة) انطوت الأعصار بعدهم إلى وقتنا هذا، و قال بعض الاصحاب: يجب كون ذلك (العقد من واحد أو اثنين) بمشهد بيّنة عادلة، كفاً للخصام في ادّعاء من يجب كون ذلك (العقد من واحد أو اثنين) بمشهد بيّنة عادلة، كفاً للخصام في ادّعاء من يجب كون ذلك العقد عرق محد الإمامة له سرّاً قبل من عقد له جهراً (فإنّه اذ لم تشترط البيّنة العادلة توجّهت برخم عقد الإمامة له سرّا قبل من عقد له جهراً (فإنّه اذ لم تشترط البيّنة العادلة توجّهت المخاصمة بالعقد سرّا، و إذا اشترطت اندفعت؛ لأنّ ذلك العقد غير صحيح)». انتهت

إنّه بلزم بحكم الإجماع أن يكون للناس قبل انعقاد البيعة إمام، و ليس هو بأبيبكر لعدم حصول ما به امامته، ولا غير عليّ، وأبيبكر بالاجماع المركب غير إمام، فتعيّن أن يكون عليّ - عليه السلام - هو الإمام أوّلاً و يلزمهم أن يرتكبوا أنّ البيعة كانت على عزله و نصب أبيبكر، وذلك من السخافة بحيث لايتمطاء عاقل، فلينبصر!(منه). ١ - في هامش نسخة الأصل والمصدر: «لم يتوقف أبيبكر إلى انتشار الأخبار في الأقطار، ولم ينكر أحد، وقال عمر لأبي عبيدة ناسبط يدك لأبايعك! فقال: أتقول هذا وأبوبكر حاضر!؟ فبايع أبابكر وهذا».

٢ - المصدّر، ج ٢٠٦/٢.

٣ - بين القوسين عبارات الشرح المواقف.

عبارتهما'.

فمن ذلک فلیتعجّب المتعجّبون، و علی أحلام هؤلاء السُفهاء المتوقّحین فلیضحک الضّاحکون.....فلیضحک الضّاحکون......الله!!.

و قد اعترف إمامهم الرازي في كتاب «نهاية العقول» بأنّه: «لم ينعقد الإجماع على خلافة أبي بكر في زمانه؛ بل إنّما تمّ انعقاده بموت سعد بن عُبادة، وكان ذلك في خلافة عم .

قال: و نحن انّما نتمسك ً بهذا الإجماع، و قد استبان لك أنّ البيعة الّتي

۱ - «العواقف»، العرصد الرابع، العقصد الشالث، ص ۴۰۰ ط بسيروت و «شسرح العنواقب»، ج ۳۵۲/۸، ط مصر ۱۳۲۵.

٢ - انماكانت الامامة عهدالله، لقوله سبحانه: «لاينال عهدي الظالمين» [البقرة/١٣٣] و قد فسرة المفسرون بعهد الامامة (منه).

راجع: والكشاف، ج ١٨٤/١.

٣ - هذه شبهة تصعّب (كذا) على الأدهان الفصية عنها، و الخروج الى المستدح عن مضيفها بناءً على تسليم تكاذيب أو ضياعهم الكاذبة، و المهمائياة معهم في تخاليط موضوعات أصولهم الفاسدة. تقريرها على وجهه: أنّ كلّ ما انعقد عليه الإجماع في عطر من الأعصار لايصخ أن يعكم عليه بأنه خطأ أو جدل بالإجماع وامامة أبي بكر و ان لم يكن منا عليه انعقاد الإجماع في زمانه، الأ أنّ عند موت سعد بن عبادة في زمن عمر قد انقمد الإجماع على أنها كانت حقاً في زمان وقوعها، اذ كان المخالف في ذلك منحصراً في سعد بن عبادة، وانصرم الخلاف بموته، فيلزم إنّا بطلان حكم هذا الاجماع، أو حقية امامة أبي بكر في زمانه.

والمصرم المحابث النما تفصّوا عن ذلك بمنع الحصار المخالف فيه، فهذا خُرُوجٌ عَن قانون فنّ الجدل، و لم يأت أجدٌ عن سنن النسليم و سنة المماشاة هناك بشيء يستحقّ الاصغاء الميه و الاضافة له، فلا جرم كان من الواجب على ذتنا تحقيق القول فيه و ايفاؤه حقّه.

فاعلم انَّه قد اقترَّني مقرَّه في علم الاصول أنَّ الاجماع مطلقاً حجَّة و لكنَّه على ضربين:

أحدهما: ما لايجوز الاجتهاد في مقابله أصلاً، و يجب الحكم على ما يعارضه من الدلائل بأنه شبهة منالطية بنّة، و هو ما يكون ثابتاً بالنقل المتواتر في جميع الطبقات، و يكون معلوماً بالقطع أنّ أهل الحلّ والعقد المجمعين على الحكم لم يروموا بألفاظهم الدانة على ذلك الآ المعاني الحقيقيّة، و لم يكن اظهارهم ذلك لمخافة و تنزيّة و تورية و ما في حكمها؛ بلكانت عباراتهم القوليّة في التعبير عنه على مطابقة اعتقادهم القلبي، كالاجماع على كون صلاة الطهر أربع ركعات مثلاً.

و ثانيهما: ما يحلّ للمجتهدين أن يجتهدوا في مقابلته، و يحكم بخلافه لمعارضته بما يحلّ هو أَقِوى منه من الأدنة،كما الأمر في الاجماعات الظنبة المنتفى فيها أحد الشرطين.

و الامامة عند الشيعة من اصول الاعتقادات الايمانية التي لايصح فيها الاّ بالتمسك بالادلة القطعية المقيدة للعلم البتّى، و عند أهل السنّة و انكانت هي من الفروع الاّ أنّه منا لابدّ فيه الاجماع القطعي، و الاجماع يختلقونها': و يدّعون وقوعها من أميرالمؤمنين ـ صلوات اللّه تعالى عليه ـ بعد الزهراء البتول ـ عليهاالسّلام ـ لم يكن صدورها منه بزعمهم عن إذعان لها، و اعتراف بحقّيتها؛ بل إنّما صدرت عن استكراه و مساءة له، و إعلان منه بغصب حقّه، و الاستبداد عليه ».

و بانجملة فكلمّا صدر أثمّتنا على تفيّة و تورية لمَخافة و مصلحة، كان مسبوقاً ومقروناً [ب - ٩] منهم ببيان صُراح الدين لأهله، و اظهار مُرّ الحقّ عند حِزْبه، و ذلك ممّا لاحزازة فيه أصلاً؛ و ليست التقيّة ممّا تنفرد به الشيعة، بل إنّها ثابتة في الجملة عند ساير الفرق؛ و منها التورية في اليمين عند الضرورة.

### تعقيب

أرأبت الذي حكى عنه إمام المشككين ما حكاه ...... و ما أفظع على جلاعته و أشدّ و أشدّ و أشدّ و أشدّ و أشدّ و أشدّ و أشد و ما أفظع على ظاهر الأخذ بنمة الإسلام أن يقع في أثمّة الرافضة من آل محمّد ـ صلوات الله عليه و عليهم ـ آل القدس و العصمة، و أصحاب آية التطهير؛ و إنّ نسبتهم إلى النبيّ نسبة وَتَيْن (الف ـ ١٠) القلب إلى جوهر النفس، و نسبة شجرة النّخاع

القطعى على أنّه لايجوز لأحد من المجتهدين أن يجتهد في مقابلته و يحكم بخلافه لتعارض الادلّة الظنيّة؛ بل المخالف في ذلك كفر غير محقون الدم بالاتفاق.

و حينة نقول: إن ريم بالاجماع المتمشك به الضرب الأوّل، فأنّىٰ لأحد أن يدّعى ذلك؟ و لقــد استبان سبيل الأمر بسا قد أوردناه في الكتاب. و إنْ ريم به الضرب التاني، فمنّا لايــجدي هــنالك أصــلاً، فليتعرّف و ليتبصّر. (منه).

١ - يختلفون: يفترون.

٢ - الحزازة: بفنح الحام، التعشف في الكلام.

٣ - فضَّى اللَّه فاه: نشر أسنانه.

۴ - فل السيف: ثليه، كسره.

٥ - أفظع: أشنع، أشدّ شناعة.

٦ - الجلاعة: هي اسم امرأة التي لاتستر نفسها إذا خلت مع زوجها، أي قليلة الحياء، و أيضاً بقال للامرأة التي تكلمت بالقبيح.

٧ - وتين: عرقينَ في القلب يجرى فيهما الدّم.

إلى أمّ الدماغ، و هم أهل بيت النبيّ الكريم و عترته. و شقيق القرآن الحكيم و شريكه، وإنّهما تريكتا رسول الله في أمّته، و حجّتا دين الله على بريّته، و هما الثقلان اللّذان لن يُضلّ من تَمسّك بهما أبداً، و لن يهندي مَن اتّخذ من دونهما مُلْتحدا.

### [حديث الثقلين]:

أليس حديث الثقلين المتمسّك بهما ممّا أطبقت الأُمة على صحّته عن رسول اللّه ـ صلّى اللّه عليه و آله و سلّم، ـ ولأِضابير ' حفّاظ الحديث و أثمّة الرواية في روايته قِدَدٌ ' وطرائق.

منها: أنّه \_ عليه السّلام \_ قام خطيباً بماءٍ يُدعى خُمّاً بين مكّة و المدينة، فحُمدالله تمالئ، و أثنى عليه، و وعظ و ذكر، ثمّ قال: «ألا أيّها الناس إنّما أنا بشر آيوشك أن يأتيني رسول ربّي، فأجيب؛ و إنّي تارك فيكم الثّقلين، ما ان تمسّكتم بهما لن [ب \_ 10] تضلّوا بعدي أبداً، أوّلهما: كتاب الله، حبل معدود من السماء إلى الأرض؛ و عترتى: أهل بيتي، أذكّركم الله في أهل بيتي، أذكّركم الله في أهل بيتي، ولن يتفرّقا على الحوض، فانظروا كيف تحلّفوني فيها أنه الله في أهل بيتي، ولن يتفرّقا على يردا على الحوض، فانظروا كيف تحلّفوني فيها أنها.

قال عالمهم النّاقد النحرير، مجدالدّين ابن الاثير، في نهايته على طِباق ما قاله شيخ مشيختهم، أبو عبدالله المازّرِيّ، شارح «صحيح مسلم» في شرحه: «سعّاهما ثقلين، لأنّ

١ - الأضابير: جمع إضبارة، أي الجماعة.

٢ - القدد: يكسر القاف و فتح الدال، جمع القدة أى القطعة من الشيء، يقال كنّا طرائق قدداً، أى فرقاً مختلفة الأهواء.

٣-خ: بشير.

٣ - في هامش الأصل: «خ: يفترقا».

٥ - في هامش الأصل: «خ: تەقلفونسي».

٦ - راجع: «مصابح المنة»، ج ١٨٥/۴ ح ، ، ، ، ، ، ، ، ، ، ، ، ، ، ، الصحيح» لمسلم ج ١٨٣/٠، كتاب فضائل الصحابة، «شكاة المصابح»، ص ٥٦١ ط حيدرآباد، وبصائر الدرجات، ص ۴٣٣، «البحار»؛ ج كتاب فضائل الصحابة، «شكاة المصابح»، ص ٥٦١ ط حيدرآباد، وبصائر الدرجات، ص ۴٣٦، «البحار»؛ ج ١٨٧/٣».
 ٢٣١ م ٢٣١ م ٢٨٠ و «المسند» الأحسد، ج ١٨٠/٠٠.

الأخذ بهما و العمل بهما ثقيلٌ، و يقال لكلّ خطير نفيس ثَقَلٌ، فسمّاهما ثقلين إعظاماً لقدرهما، و تفخيماً لشأنهما أو قال الطيبي في «شرح المشكوة أو: «شبّه بهما الكتاب والعثرة في أنّ الدين يستصلح بهما، و يُعمَر كما عَمرت الدنيا بالثقلين، و سمّى [الف \_ والعثرة في أنّ الدين يستصلح بهما، و يُعمَر كما عَمرت الدنيا بالثقلين، و سمّى [الف \_ 11] الجنّ و الإنس ثقلين؛ لأنهما فُضًّلا بالتمييز على سائر الحيوان، و كلّ شيء له وزنّ وقدرٌ يُتنافَس فيه فهو ثقل».

### [حديث السفينة]:

و ممّا على إثبات صحّته أطباق الأمّة من الخاصّة و العامّة، أنّه ـ صلّى اللّه عليه و آله ـ قال: «ألا إنّ مثل أهل بيتي فيكم مثلُ سفينة نوح، من ركبها نباء و من تخلّف عنها هلك. أو كذلك رواه أحمد بن حنيل في مسنده، و الحاكم في مستدركه، و أورده السيوطي في جامعه الصغير، و الطيبي في [شرح] المشكوة. و من طرق عديدة جمهوريّة: «من عنها غرق ».»

و من طرق كثيرة خاصيّة و عاميّة: «من تخلّف عنها رُخّ في النّار.» بالزاى و المخاء المعجمة. وكذلك من طريق المخاصّة في «الصحيفة المكرّمة الرضوية» و في «كتاب عيون أخبار الرضا». و أورد ابن الاثير في «النهاية»: «من تخلّف عنها زُخّ به في النّار \_ و فسرّه فقال \_ أى دُفِع و رمى. ٧»

١ - إالنهاية في غريب الحديث، ج ٢١٦/١.

٢ - أي: شرح ومشكوة المصابيح، و لم توجد نسخة منها إلى الآن.

٣ - يتنافس فيه: يرغب فيه.

۴ - أخرجه من طريق أحمد بن حنبل «مشكوة المصابيح»، ج ٣/٢٦٥، ط مصر، «المستدركِ»؛ ج ٣٣٣/٢ و ج ١٨٥١/٣، «الجامع الصغير»؛ ج ١٦٢/٢، ١٦١ و «منتخب كنزالعمال»، ج ١٨٩٥/٥.

٥ - راجع: «المناقب» لابن المغازلي، ص ١٣٤-١٣١ و مصادر ذيلها.

٦ - زخّ: دفع، رمي.

٧- «صحيفة الإمام الرضا»، ص ١١٦، ح ٧٧ و مصادر ذيلها، «عيون أخبار الرضا»، ج ٢٧/٢ ح ١٠، ٥٠ النهاية»، ج ٢٩٨/٢، و لتفصيل المصادر انظر: «احقاق الحق»، ج ٣٧٠،٢٨٩/٩ و ج ٢٩٨/٢٨٤/١٨ فاغتنم.

قلت على هذه الرواية الباء ليست للتعدية [ب - ١١] بل إمّا مزيدة لدعامة المعنى، و العائد لـ «من» من، و إمّا للسببيّة، والعائد لمصدر الفعل، أى دُفِع و رُمى في النار بسبب التخلّف. قال في «شرح المشكوة»: «شبّه الدنيا بما فيها من الكفر و الضلالات والبدع، والاهواء الزائغة البحر لجيّ يغشاه موج من فوقه، موج من فوقه سحاب، ظلمات بعضها فوق بعض؛ و قد أحاط بأكنافه و أطرافه الارض كلّها، و ليس منه خلاص ولا مناص الا بتلك السفينة».

# [تنبيه بوجوب ظهور أوصياء النبيّ قبل انقراض العالم]:

و ممّا على حدّ حريم التواتر عند ضبائر ' الفرق جميعاً من الخاصّة و العامّة عنه ـ صلّى الله عليه و آله و سلّم ـ أن أوصياءه و خلفاءه و أثمّة أمّته من بعده إثناعشر إماماً، عدد نقباء بني اسرائيل.

«لايزال الدين بهم قيّماً قويماً، و الإسلام بهم قيّماً مستقيماً إلى أن يقوم الساعة، وإنّ الله تعالى جعل الإمامة في عقب الحسين، و ذلك قوله عزّ و جل ﴿ وَجَعَلَهُا كَلِمَةٌ بُاقِيَةً فِي عَقَبِهِ ﴾ ٢.

و إنّه \_ عليهالسّلام \_ قال: «يكون بعدي إثناعشر أميراً<sup>٧</sup>.» و قال «لايزال هذا الأمر في قريش ما بقي منهم اثنان<sup>^</sup>»، و في رواية «ما بقي من الناسّ اثنان».

١ - الدعامة: الركن.

٢ - الزائغة: المائلة عن الحقّ.

٣ - المناص: الملجأء المفرّ.

٣ - الضائر: جماعات من الناس.

۵ - الزخرف، ۲۸.

٦ - راجع: «العوالم»، ج (٣/١٥)، ص ١٦٣، النصوص على الأنسة الإثنى عشر، «البحار»، ج
 ٢٥٢/٢٥، و «احقاق الحق»، ج ٣٠٦/١٣.

٧ - «الصحيح» للبخارى ج ٧٢٩/٩ ح ٢٩٣٤ كتاب الأحكام في باب الاستخلاف.

٨ - والعمدة ، لابن بطريق، ص ٢١٦، ح ٨٥٨ نقلاً من البخاري.

و قال ـ عليه السّلام ـ : «لايزال أمر الناس ماضيّاً، ما ولّيهم إثناعشر أميراً رجلاً الله و قال ـ عليه السّلام ـ : «إنّ هذا الدين لاينقضي حتّى يمضى فيه اثناعشر خليفة الله و قال ـ عليه السّلام ـ : «لايزال الإسلام عزيزاً إلى اثنى عشر [الف ـ ١٢] خليفةً "... و قال ـ عليه الله عليه و آله ـ : «لايزال هذا الدين عزيزاً منبعاً الى اثنى عشر خليفة » أ

و إنّه ـ عليهالسّلام ـ قال: «لايزال هذا الدين قائماً، حتّى تقوم الساعة، و يكون عليهم اثناعشر خليفةً °».

و قال ـ علیهالشلام ـ :«لایزال الإسلام عزیزاً إلی اثنی عشر خلیفةً، کُلّهم من قریش<sup>۲</sup>،

و في رواية: «لايزال الدّين قائماً حتّى تقوم الساعة، و يكون عليهم اثناعشر خليفةً، كلّهم من قريش<sup>٧</sup>». و في رواية «أو» مكان الواو<sup>^</sup>.

و في رواية: «لايزال أمر الناس ماضياً ما وليهم اثناعشر رجلاً، كلّهم من قريش آ». و إنّه ـ صلّى الله عليه و آله و سلّم ـ قال: «إنّ عدّة الخلفاء من بعدي عدّة نقباً، موسى آ».

فهذه الروايات بأسرها مستصحّة الأسانيد من طرق العامّة، مثبتة الصحّة في

١ - «العمدة»؛ ص ٣١٧ ج ٥٩. نقلاً عن مسلم.

٢ - «الصحيح» لمسلم ج ١٤٥٢/٣ ح ٥، كتاب العمارة و «العمدة»، ص ٤١٧، ح ١٦٨.

٣ - «العبدة»، ص ١٧٩، ح ١٦٠.

٣- «الصحيح» لمسلم ج ٣/١٤٥٢ ح ٨٠ كتاب العمارة و «العمدة»، ص ٤١٨، ح ٨٦٣ و ٨٦٥.

٥ - «الصحيح» لمسلم ج ١٤٥٣/٣ ح ٩، كتاب العمارة.

٦ - «مصابيح السنة»، ج ٢ /١٣٧ ح ٢٦٨٠ كتاب المناقب و «العمدة»، ص ٤١٧، ح ٨٦٣.

٧ - راجع: المصدر السابق.

٨ - والممدة ١٥ من ٩١٨ ح ٨٦٦ نقلاً من مسلم.

٩ - «العمدة»، ص ١٩٢٠ ح ١٩٧١ و لتفصيل مصادر هذا البحث سن طريق الخاصة فليراجع:
 «الخصال»، ج ١٩٦٦/٢ - ١٩٠١ - ١٥٠

۱۰ - راجع: «الخصال»، ج ۲/۸۲۹-۴۶۹ ح ۲۱-۹، «الجامع الصغير»، ج ۳۰۴/۱، «المناقب» لابن. شهر آشوب، ج ۲/۵۹۷، والكامل؛ لابن عدى، ج ۸۸۸/۳ و «العمدة»، ص ۴۳۳ ح ۹۰۸-۹۰۸.

صحاحهم و أصولهم جميعاً. و هنالك من الطريقين، مسانيد صحاح، و طرق مستفيضة يجمعها أنّه \_ صلّى الله عليه و آله و سلّم \_ قال: «الأثمّة بعدي من عترتي، عدد نقبآء بني اسرائيل، تسعة من صُلْب الحسين، أعطاهم اللّه علمي و فهمي، و التاسع مهديّهم '٥٠

و في صحاحهم الستّة و أصولهم الجامعة أنّه ـ صلّى اللّه عليه و آله و سلّم ـ قال: «المهديّ من عترتي من وُلد فاطمة، يملأ الارض قسطاً و عدلاً كما [ب ـ ١٢] مُلثت جوراً و ظلماً "».

و إنّه \_ صلّى اللّه عليه و آله وسلّم \_ قال: «لاتذهب اندنيا حتّى يملك العرب رجلٌ من أهل بيتي، يواطيء إسمه إسمي "».

و إنّه " صلّى الله عليه و آله و سلّم - قال: «لو لم يبق من اللّه نيا إلاّ يوم واحد لطوّل اللّه ذلك اليوم، حتّى يبعث فيه رجلاً منّي، أو من أهل بيتي، يواطيء إسمه إسمي، يملأ الأرض فسطاً و عدلاً كما ملئت جوراً و ظلماً "».

قال [الطيبي] في «شرح المشكوة»: «هذه الأحاديث و أشباهها فيها دليلٌ ظاهر على أنّ الخلافة مختصّة بقريش، لايجوز عقدها لغيرهم، و بيّن ـ صلّى الله عليه و آله و سلّم ـ أنّ هذا الحكم مستمرّاً إلى آخر الدهر، ما بقى من الناس اثنان». "

قلت: يا هذا ! لو لمم تكن في عقلك آفة، و في بصيرتك عاهة، لنطقت بالحق؛ وقلت فيها دليل ظاهر على أنّ الخلافة مختصّة بعترة النبيّ و أهل بيته، لايجوز عقدها لغيرهم من قريش، و إنّ هذا الحكم مستمرّاً إلى آخر الدّهر ما بقى من الناس اثنان.

۱ - لم نعثر على صريح الفاظه، و لمضمونه راجع: «عوالم العلوم»، ج (٣/١٥)، ص ١٤٨-١٤٨ و
 ١٦٧-١٦٨.

٢ - راجع: «احقاق الحق»، ج ١٠٦/١٣ - ٩٨ و ج ١٧٢/١٩ بمصادر عديدة.

٣ - والمسند، لأحمد، ج ٣/٣٣٠ و والسنن، للترمذي، ج ١٥٠٥، خ ٢٢٠ كتاب الفتن.

۴ - «المسند» الأحمد، ج ٣٣٣/٣، «احقاق الحق»، ج ١٩٩/١٩ بمصادر عديدة و روايات متظاهرة متظاهرة و «العمدة»، ص ٣٣٣ ح ٩٠٧.

۵ - لتفصيل أحاديث هذا السوضع فلبراجع: «الخصال»، ج ۴۸۰/۲-۴۶۱، «كشف الخمة»، ٣/٢٠-٢٣٨ «كشف الخمة»، ٣/٢٧-٢٣٨ «العمدة»، ۴۳۹-۴۳۹ و «عوالم العلوم» ج (٣/١٥).

## [غزارة من فضائل على(ع)]:

و بالجملة معشر المتوقّحين أليس قد استبان بهذه النصوص المتواترة الصحّة أنّ خلفاء النبيّ - صلّى الله عليه و آله و سلّم - من بعده [الف - ١٣] اثناعشر إماماً لاغيرا؟ كلّهم من قريش، بهم يقوم الدّين و يستقيم إلاسلام إلى قيام الساعة، و لم يوجد هذا العدد و لاهذا الوصف إلاّ في أثمة الشبعة الاماميّة؛ فهؤلاء الأوصياء الخلفاء حقّا هم أثنة الرافضة، أوّلهم: عليّ بن أبي طالب - عليه السلام - و في الصحاح و الأصول أنّه باب مدينة العلم و باب حطّتها ، و أنّه خير البشر ، العلم و باب حطّتها ، و أنّه خير البشر و خير الحلق و الحلقة ، و سيّد العرب ، و ربانيّ هذه الأمّة ، و أميرالمؤمنين ، و سيّد العرب ، و ربانيّ هذه الأمّة ، و أميرالمؤمنين ، و سيّد العرب ، و ربانيّ هذه الأمّة ، و أميرالمؤمنين ، و سيّد العرب ، و ربانيّ هذه الأمّة ، و أميرالمؤمنين ، و سيّد العرب ، و ربانيّ هذه الأمّة ، و أميرالمؤمنين ، و سيّد العرب ، و ربانيّ هذه الأمّة ، و أميرالمؤمنين ، و سيّد العرب ، و ربانيّ هذه الأمّة ، و أميرالمؤمنين ، و سيّد العرب ، و ربانيّ هذه الأمّة ، و أميرالمؤمنين ، و سيّد العرب ، و ربانيّ هذه الأمّة ، و أميرالمؤمنين ، و سيّد العرب ، و ربانيّ هذه الأمّة ، و أميرالمؤمنين ، و سيّد العرب ، و ربانيّ هذه الأمّة ، و أميرالمؤمنين ، و سيّد العرب ، و ربانيّ هذه الأمّة ، و أميرالمؤمنين ، و سيّد العرب ، و ربانيّ هذه الأمّة ، و أميرالمؤمنين ، و سيّد العرب ، و ربانيّ هذه الأمّة ، و أميرالمؤمنين ، و سيّد العرب ، و ربانيّ هذه الأمّة ، و أميرالمؤمنين ، و سيّد العرب ، و ربانيّ هذه الأمّة ، و أميرالمؤمنين ، و سيّد العرب ، و ربانيّ هذه الأمّة ، و أميرالمؤمنين ، و سيّد العرب ، و سيّد العرب

١ - قال النبي(ص): «أنا مدينة العلم و عليّ بابها.»

راجع: «كنزالعتال»، ج ٢٠٠/١١ ع ٣٣٨٩٠ والمناقب، لابن المغازلي، ص ٨٠، «كشف الغقة»، ج ١١٣/١، «فرائد السمطين»، ج ١٩٨/١، «نزل الأبرار»، ص ٧٣، «المناقب» للخوارزمسي، ص ٩٠ و «احقاق الحقّ»، ج ٥٠/٥، ٥٠١- ٤٦٩ و ج ٤٢٨/٢١ و عدة مجلدات أخر.

٢ - قال النبي (ص): «أنا دار الحكمة و علي بابها،» راجع: «مصابيح السنة»، ج ١٧٤/٤ ع ٢٧٧٢ ع ٢٧٧٢
 كتاب العناقب، «كنز العمال»، ج ١٨١ و ٢٠٥٠ ع ٢٢٨٨٥، «نزل الأبرار»، ص ٧٤، والمناقب، لابن المغازلي ص
 ٢٦٠ ح ١٢٨. و «صحيفة الامام الرضا»، عن ٢٣٠ ا ع ٢٨٠ فعل كي بمصادر ذيلها.

٣ - قال النبي(ص): «مثله في الأمة مثل ذي القرنين.» و أيضاً قال(ص): «على ذوقرني الجنة».
 راجع: «احقاق المحقّ»، ج ٢٨٢/۴ و ج ٢٣٤/١٥ و ج ٣٦/٢٠. راجع: «احقاق المحق» ج ٨/٨.

قال النبي(ص): «علَيّ باب حطّة، من دخل منه كان مؤمناً، و من خرج منه كان كافراً.»
 راجع: «كنز العمال»؛ ج ١٩٠٣/١١ ح ٣٢٩١٠. أيضاً رواه بطرق متعدّدة متكثّرة متلوّنة. أيضاً انظر

مصادر وسبيل النجاة في تتمة المراجعات»، ص ٢٣.

۵ - قال النبي (س): «عليّ خير البشر، و من أبى فقد كفر.»

راجع: «المناقب» لابن شهر آشوب، ج ٦٧/٣ و «الأمالي» للصدوق. حي ٧١، المجلس ١٨، ح ٥. و في «الفردوس»؛ ج ٦٢/٣، ح ٢٩٧٥: «علي خير البشر، من شكّ فيه فقد كفر».

٩ - روى عن رسول الله(ص) في قتل ذى الثدية أنه قال: «يقتله خير الخلق و الخليفة.» راجع: «نزل الأبرار» و مصادر ذيلها، ص ٨٨ و «احقاق الحق»، ج ۴۸۴/۸، ۴۹۸، ۵۲۲ و ج ١٢٦-١٢٦.

٧ - قال النبي(ص): «أنا سيّد ولد آدم، و عمليّ سيّد العرب.» راجع: «آحقاق المحق»، ج ٣٩-٣٩ و
 ٣٠٩-۴٠٢/٢٠ بمصادر عديدة و ألفاظ مختلفة.

٨ - قال النبي(ص): «عليّ ربانيّ هذه الأمة،» راجع: والمناقب، لابن شِهر آشوب، ج ٤٥/٢.

٩ - قال النبي(س): لعلى - عليه السلام -: «لايتقدتك الأكافر، و أنّ أهـل السماوات يسـتونك أميرالمؤمنين.» راجع: «الفضائل، لابن شاذان» المنقبة التاسعة، ص ٥٣. «اثبات الهداة»: ج ١٩٠/٢. «احقاق المحق»: ج ١٩٠/٢، ج ٢٢٢/١٥.

و أميرالمؤمنين ؟ و سبّدالمسلمين، ويعسوب البريّة أجمعين ؟ و أنّ مثله في الناس سئل ﴿ قُلْ هُوَاللّٰهُ أَحَدُ ﴾ في القرآن ؟ و أنّه و رسول الله خيرة الله من الورى و أبوا هذه الأمّة ؟ و أنّه قد أعظى نسعة أعشار العلم و الناس كلّهم عشراً واحداً، و هو أعلمهم بالعشر الباقي ؟ و علم ابن عبّاس في علمه كالقرارة في المثعنجر ؟ و بحبّه يُبتار اسلام المسلمين ؟ و من أحبّه فهو لرشدة، و من ابغضه فهو لغيّة ؟ و به فُسّر من عنده علم الكتاب و امام المبين في قول عزّ من قائل ﴿ و كُلُّ شَيْءٍ أَحْصَيْنَاهُ في إِمَامٍ مُبِينٍ ﴾ ١، والنبأ العظيم، الذي هم فيه

٢ - قال النبي(ص): «يا على انك سبد المسلمين، و إمام المتقين و قائد العز المحجّلين، و يعسوب الدين». راجع: «المناقب» لابن المغازلي ص ١٥٠ ح ٩٣ و «المستدرك» للحاكم ج ١٣٧/٣.

٣ - قال النبي(ص): مثل على بن ابي طالب في الناس مثل ﴿قُلْ هُوَالِلَّهُ أَحــد﴾ [تــوحيد/١] فــي القرآن».

راجع: «الفردوس» ج ۱۳۴/۴ م ۱۴۱۷ ط دارالکتب العلمية و ج ۴۲۲/۴ م ۱۷۴۰ ط دارالکتب العربي، «المناقب» لابن المغازلي ص ۷۰ م ۱۰۰ و «يتابيع المعودة»، ص ۱۲۵.

۴ - قال النبي (ص): وأنا و على آبوا هذه الأمقاو .
 راجع: واحقاق الحق» ج ۴/۱۰۰/.

قال النبي (س): قسمت الحكمة عشرة اجزاء، فأعطى على تسعة اجزاء، و الناس جزءاً والناس جزءاً والناس جزءاً والناس جزءاً واحداً». وإجع: «فرائد السمطين» ج ٩٤/١ ح ٩٤/٠ م ٩٤/٠.

و أيضاً عن عبدالله بن عباس: «أعطى على بن أبي طالب تسعة اعتبار العلم، و أنه لأعلمهم بالعشر الباقي«. راجع: «المناقب» لابن شهر آشوب ج ٣١/٢-٣٦،

٩ - عن ابن عباس: «علمي في علم على - عليه الشلام - كالقرارة في المتعنجر».
 راجع: «النهاية» لابن اثير ج ٩/٣٨.

و فيه: «المتعنجر: هو اكثر موضع في البحر ماءً و القرارة: الغدير الصغير».

٧- يتار; يجرُب.

٨ - قال ابن اثير في «النهاية» ج ١٩٦١/١: «و منه الحديث: كنّا نبور أولادنا بحبّ علي بن أبي طالب
 و حديث علقمة الثقفي: حتى له، والله ما يحسب الأ أنّ ذلك شيء يبتار به اسلامنا».

 ٩ - عن جابر بن عبدالله(ص): «بوروا أولادكم بحب علي بن أبى طالب، فمن أحبّه فـاعلموا أنّـه الرشد. و من أبغضه فاعلموا أنّه لغيّة».

راجع: «الارشاد» للمفيد، ص ٢٥ و «ترجمة الامام علي بن ابي طالب» ج ٢٢٢/٢.

 ١٠ - عن ابن شيرمه: «ما أحد قال على العنبر سلوني غير على - عليه الشلام -، قال الله تعالى: ﴿وكلّ شيء أحصيناه في إمام مبين﴾ [يس/١٠] فهر المعبّر عنه بالامام العبين».

١ - قال النبي(ص): لعلى - عليه السلام -: ولا يتقدمك الاكافر، و أنّ اهـل السماوات يستونك أمير المؤمنين.» راجع: والفضائل، لابن شاذان، المنقبة الناسعة، ص ٥٣. واثبات الهداة»: ج ١٦٠/٢. واحقاق الحق، ج ١٨٠/٤، ج ٢٢٢/١٥.

مختلفون ، و عنه مسؤولون ؛ و أنّه باب فتحه اللّه، من دخله فهو مؤمن، و من خرج منه فهو كافر ؟ أطبقت العقول على أنّ كلامه دون كلام الخالق و فوق كلام المخلوق .

و قال النبتي ـ صلّى الله عليه و آله و سلّم: ـ «من كنت مولاه فعلتي مولاه، و من كنت نبيّه فعلتي وليّه °. قال ابن الاثير في «النهاية»: «قال الشافعي يعنى بذلك ولاء الاسلام [ب ـ ١٣] و تولّى أمور المسلمين ، كقوله تعالى: ﴿ذلك بأنّ الله مَوْلَى ٱلَّذِينَ آمَنُوا، وَأَنَّ الْكَافِرِينَ لأَمَوْلَىٰ لَهُمْ﴾ ` و قول عمر لعلتي: أصبحت مولى كلّ مؤمن و مـؤمنة ^، أى

راجع: «المناقب؛ لابن شهر آشوب ج ٣٩/٢.

۱ - اقتباس من سورة النبأ، ۱-۲.

٧ - نقل عن السدي: «أقبل صخر بن حرب حتى جلس إلى رسول الله، فقال: الأمر بعدك لمن؟ قال لمن هو متى بمنزلة هارون من موسئ، فأنزل الله ﴿عنم بساءلون﴾ يعنى يسألك أهل المكة عن خلافة على ﴿عن النبأ الذي هُمُ فيه مختلفون﴾ فمنهم المُصدّق و منهم المكذّب بولايته، ﴿كلاّ سيعلمون، شم كلاً سيعلمون﴾ و هو ردّ عليهم، سيعرفون خلافته، أنها حقّ، إذ يسألون عنها في قبورهم فلا يبقى بيت في شرق ولاغرب ولابرّ ولابحر إلا و منكر و نكير يسألانه، يقولان للميّت: من ربّك، و ما دينك، و من نبيّك، و من إمامكه، ؟

راجع: «شواهد التنزيل»، ج ۱۸/۴، ح ۷۰۷۵ و «البرهان»، به ۴۲۰/۴ ح ۸.

٣ - في الحديث: «علي بَن أَبِي طَالَبَ بِأَبِ الدَينَ، مَن دخلَ فيه كان مؤَمناً، و من خرج منه كـان كافراً».

راجع: ﴿ احقاق الحق ﴿ ٢٠ / ٣٧٠ و ج ١٤٥/٧.

۴ - راجع: «المناقب» لآبن شهر أشوب ج ٧٧/٢-٢٩.

۵ - وردت هذه الرواية بالفاظ مختلفة و أسانيد متكثرة من العامة و الخاصّة، و تسمّى عند الأصحاب بخبر الغدير؛ راجع: «المسند» لأحمد، ج ۱۵۲/۱ و ج ۴/ ۳۷۰، ۱۳۷۲، «فضائل لابن المغازلي، ص ۱۸ ح ۲۹-۲۲، «السناقب» لابن شهر آشوب، ج ۴۴/۳-۲۰، «نزل الأبرار»، ص ۵۱، «العمدة»، ص ۹۲، «المناقب» للخوارزمي، ص ۵۱» «فرائد السمطين»، ص ۲۲، «ينابيع المودّة»، ص ۴۱، «فرائد السمطين»، ج ۱۳۰٪ و ۳۲۰ منكاة المصابيح» ج ۴۲۳/۳، ط ۱۳۰٪ «المناقب» المفود، ص ۹۳، «السنن» لابن ماجة، ج ۴۵/۱، «مشكاة المصابيح» ج ۴۲۳/۳، ط مصر؛ «مطالب المؤول»، ص ۹۳، «الامالي» للصدوق، ص ۱۲ ح ۲ و ص ۸۱ ح ۱۱ «اليقين»، ص ۱۳۱ و والارشاد» للمفيد، ص ۹۳.

و لتفصيل المصادر فليراجع: «الغدير»، ج ٣٦٥،١٥٩،٣٨/١، «سبيل النجاة في تتمة المراجعات»، ص ١٨٦-١٨٦، ذيل «صِحيفة الإمام الرضاء، ص ٢٢٥-١٧٧، ح ١٠٩ و «عبقات الأنوار»، مجلّد حديث الغدير.

٦ - و تولّى امور المسلمين، ليست في المصدر.

٧ - محمد، ١١.

۸ – «و مؤمنة» ليست في المصدر.

وليّ كلّ مؤمن. "» ولاتفي الدفاتر و الألواح بنعوته و مناقبه.

# [مناقب آل الرسول(ص)]:

و ابناه سبطا رسول الله آ، و ريحاناه آ، و سيّدا شباب أهل الجنّة أ، و قدكان رسول اللّه ـ صلّى اللّه عليه و آله و سلّم ـ يتمطّى ٌ لهما، و يركبهما على عاتقيه، و يقول لهما: نعم المطّي مطيكما، و نعم الراكبان أنتما، و أبوكما خيرٌ منكما '.

و عليّ بن الحسين سيّد الساجدين، و زين العابدين، مشهور في السماوات ومعروف في الأرضين، صحيفته الكريمة السجّاديّة من أنوار حقائق الحكمة، و دقائق أسرار البلاغة تجري متجرئ التنزيلات السماويّة، و تسير مسير الإيحاءات الإلهيّة، و من الذائع عند العارفين بأحوال الرجال أنّ أحبار العلمآء و العقلاء من السلف الصالح كانوا يُلقّبونها «زبور آل محمّد»، و «إنجيل أهل البيت» - عليهم السّلام -، و من حواريّه أعاظيم من بقى مِن الصحابة، و أفاخم من سبق من التابعين، قال علامة زمخشرهم في «الكشّاف»

م در تحقی ترکامیون را عادم میرسیای

۱ - «النهاية»، ج ۸/۲۲۸.

، ﴿ ﴿ لَمُ اللَّهُ اللَّهُ ﴿ وَاللَّهُ ﴿ صَلَّا اللَّهُ عَلَيْهَا: نَبَيْنَا خَبِرَ الْأَنبِياءَ وَ هُو أَبُوك... وَ مَنَّا مَبِطًا هَذَهِ الْأُمَّةِ الحَسَنِ وَ الْحَسِينِ وَ هُمَا ابْنَاكِكَ.

راجع: الفائل الخمسة ١٠ ج ٢٦٩/٣ ط بيروت.

٣ - في الحديث: وقال رسول الله(ص): إنَّ الحسن و الحسين هما ريحانتاي من الدنيا».

راجع: «السنن» للترمذي، ج ٥٧/٥ ح ٣٧٧٠ والعمدة»، ص ٣٩٧، ح ٨٠٢ و «فضائل الخمسة»، ج /٢٢٦.

4 - في الحديث: «قال رسول الله(ص): الحسن و الحسين سيّدا شباب أهل الجنة».

راجع: «السنن» للترمذي، ج ٦٥٦/٥ ح ٣٧٦٨، والسنن» لابن ماجة، ج ١٦٧/٣، والعمدة»، ص ٣٠٢ و وفضائل الخمسة»، ج ٢٥٩/٣.

٥ - تمطَّى: تمدَّد و مدَّ يديه في المشي.

٩ - في الحديث: «... أكب (\* أقبل) النبي (ص) عليهما، يقبّلهما، حتى انتبها من نومهما، ثمّ جعل الحسن (ع) على عائقه الأيسر، فتلقاه أبوبكر، و قال: يا رسول الله! ناولني أحد الصبين، احمله عنك، فقال (ص): نعم السطى مطبّهما، و نعم الراكبان هما، و أبوهما خير منهما».

راجع: «ذخائر العُقبي»، ص ١٣٠، «قضائل الخمسة»، ج ٢٣٠/٣.

٧ - الذائع: المتداول، المنتشر.

في قوله سبحانه ﴿ سِيمًاهُمْ في وُجُوهِهِمْ مِنْ أَثَرِ ٱلسُّجُودِ ۚ ﴾: «وكان كلّ من العليّين [علي بن الحسين زينالعابدين و علي بن عبدالله بن عباس أبى الأملاك] يقال له ذوالشفنات [الف - ١٣] لأنّ كثرة سجودهما أحدثت مواقعه منهما أشباه ثفنات البعير ٣٫٠٠

و أبو عبدالله، جعفر بن محمد الصادق، ميزان الله الفارق و مصباحه الناطق، انفجرت منه ينابيع العلوم و الحكم، و انتشرت أزاهير المعارف و الاحكام، أجصى من رجاله المعروفين و زَهاء أربعة آلاف رجل من الحجاز و العراق و الشام و خراسان، ودُوِّن في مجالسه - من أجوبته عن المسائل و أقضيته في الغوامض - أربعمائة مصنف لأربعمائة مُصنف هي المسمّاة بالأصول، و أثمّة المذاهب و أكباش العلوم و أعلام الطرائق و عظماء المشايخ يُدخلون أنفسهم في حزبه، و يُسندون مسالكهم إلى طريقته، و عظماء المشايخ يُدخلون أنفسهم في حزبه، و يُسندون مسالكهم إلى طريقته، و يتبجّحون مالك اذا سُئل في

١ ~ الفتح، ٢٩.

٢ ~ ثَفَناتَ البعير: هي ما يقع على الأرض من أعضائه إذا امشاخ.

۳ - والكشاف»، ج ۴/۳۴۷.

٩ - و لتفصيل مناقبه فليراجع: «المناقب» لابن شهر آشوب، ج ١٢٩/٤، «كشف الغمة»، ج ١٨٥/٣ و ونذكرة الخواص، من ١٣٩٨.

٥ - راجع: ﴿ كَشَفَ الْعُمَةُ مِنْ جِ ٢ / ٣٣١.

٦ - و لتفصيل مناقبه فليراجع: «كشف الغمة»، ج ٣٢٩/٢، «المناقب» لابن شهر آشوب، ج ١٢٩/٤
 و «تذكرة الخواص»، ص ٣٣٦.

٧ - الزهاء: بفتح الزاء، المقدار.

٨ - يتبجحون: - في الغني أي يتوسع غناه، بجع أي فرح، تباجع أي افتخر.

٩ - قال مالك بن أنس: ما رأت عين، والسمعت أذن، والاخطر على قلب بشر أفضل من جمفر الصادق(ع) فضلاً و علماً و عبادةً و ورعاً.

رَاجِع: ﴿الْمُنَاقَبِۥ لَابِن شَهْرَآشُوب، جِ ٢٣٨/٣.

الدرب عن مسألة لم يجب السائل، فقيل له في ذلك: فقال: إنّي أخذت العلم مِن جعفر بن محمد الصّادق \_ عليه السّلام \_، وكنت اذا أتيت إليه لاستفيد منه نهض و لبس [ب - ١٣] أفخر ثيابه، و جلس في مسنده و حمدالله تعالى و أفادنى شيئًا الله واستفادة ابى حنيفة منه \_ عليه السّلام \_ ظاهرة " غنيّة عن البيان.

قال شيخهم الحافظ الناقد، أبو عبدالله الذهبيّ في كتاب «ميزان الاعتدال في نقد الرجال»: «جعفر بن محمّد بن على بن الحسين الهاشميّ، أبو عبدالله، أحد الأثمّة الأعلام، برّ صادق، كبير الشأن.»، ثم قال: «لم يرو مالك عن جعفر حتّى ظهر أمر بني العبّاس.» وقال في مختصره، في رجال الكتب الستّة: «جعفر بن محمّد الصادق، أبو عبدالله؛ قال أبو حنيفة: ما رأيت أفقه منه مشئ، و قد دخلني له من الهيبة ما لم يدخلني للمنصور في موكمه، أبو

و قال عضد علمائهم في كتاب «المواقف» من فضائل علي - عليه السلام -:
«اختصاصه بمصاحبة كفاطمة سيّدة نسآء العالمين ، و ولدين كالحسن و الحسين، و هما
سيّدا شباب أهل الجنة، ثمّ اولاده ممّن اتّفق الأنام على فضلهم على العالمين، حتّى كان
ابو يزيد البسطامي مع علق طبقته سقّاء في دار جعفر الصادق (ع)، وكان معروف
الكرخي بوّاب دار عليّ بن موسى الرّضا .. و قال امامهم الرازي: انّ أبا يزيد البسطامي كان
يفتخر بأنّه يستقي المآء لدار جعفر العقادق - عليه السّلام ... و معروف الكرخي أسلم أ

١- راجع: وكشف الغمة،، ج ٢/٣٦٩.

٢ - انظر: «المناقب» لابن شهر آشوب، ج ١/٨.

٣ - «ميزان الاعتدال»، ج ١٩١٨.

<sup>. -</sup> P

٥ - اسيّدة نساء العالمين، ليس في مصدرنا،

٣ - في المواقف: اولاده اولاده.

٧ - «البسطامي مع علق طبقته» من «شرح المواقف».

٨ - «المواقف»، المرصد الرابع، المقصد الخامس، ص ٢٩١، «شرح المواقف»، ج ٢٧٢/٨.

٩ - راجع: والمناقب، لابن شهر آشوب، ج ٣٩١/٣ نقلاً من ابن شهرزوري.

على يَدي الرضا \_ عليهالسّلام \_، وكان بوّاب داره إلى أن مات'. [الف \_ 10].

و تاقدهم البصير ابن الاثير ذكر في «جامع الاصول»: مولانا الثامن أبي الحسسن الرضا - صلوات الله عليه - فقال: و عقد له البيعة و العهد بالمخلافة بعد المأمون بغير اختياره، و إليه انتهت إمامة الشيعة في زمانه، و فضائله أكثر من أن تُحصى، سلام الله عليه ورضوانه».

و لقد ثبت لدى العلماء والمحدّثين من الخاصّة والعامّة بأسانيد معتبرة عن الصادق، جعفر بن محمّد، عن أبيه، عن آبائه، عن عليّ \_ عليه السّلام \_، عن رسول الله \_ صلّى الله عليه و آله و سلّم \_ أنه قال: «سندفن بضعة منّي بأرض خراسان، لا يزورها مؤمن أو مؤمنة إلاّ أوجب الله له الجنّة، و حرّم جسده على النّار ٣.» و من طريق آخر معتبر الأسناد عن جابر بن يزيد الجُعْفى، قال: سمعت وصيّ الأوصياء، وارث علم الأنبيآء، أبا جعفر، محمّد بن عليّ بن الحسين بن عليّ بن أبي طالب \_ عليهم السلام \_ يقول: حدّثني سيّد العابدين، عليّ بن الحسين، عن سيّد الشهدآء، الحسين بن على، عن سيّد الأوصياء أمير المؤمنين \_ عليه السّلام \_ قال: هال رسول الله صلّى الله عليه و آله و سلّم: «ستدفن بضعة منّى بأرض خراسان، ما زارها مكروب إلا نفس الله كربته، ولامُذنب إلاّ غفرائله له ذنوبه أ.» [ب \_ 10].

و ليعلم أنّ قول ابن الاثير بغير اختياره إجمال تفصيله على ضرب من الإيجاز أنّ المامون كان يتلمّس الأمر منه، وكان \_ عليهالسّلام \_ يتأتّاه، وكان يقول: حدّثني أبي عن آبائه \_ صلوات الله عليهم \_ اتّي أموت قبلك، فأجبره المأمون و أكرهه على ذلك، وعقد

۱ - و لتفصیل مناقبه فلیراجع: «کشف الغمة»، ج ۲/۲۱٪، «المناقب» لابن شهرآشوب، ج ۲۱۴/۴
 و «تذکرة الخواص»، ص ۴۴۱.

و من المؤسف عليه أنّ المؤلّف لم يتعرض بقضائل موسى بن جعفر – عليهالسلام –. و لهذا راجع: «تذكرة الخواص» ص ٣٤٨ – ٣٥١.

٣ - قارن: ﴿البِدَايَةُ وَ النَّهَايَةُۥ، ج ١٠ / ٢٤٦.

٣ - راجع: «من لايحضره الفقيه يمنكتاب الحج، باب الزيارات، ج ٥٨٣/٢ و ٥٨٥، ح ٣١٩٧ و٣١٩٤.

٢ - قارن: المصدر السابق.

له البيعة بالخلافة بعده، وكلّفه ولاية العهد على الإجبار و الإكراه، وكتب صكّا البخطّه، فكتب \_ عليه السّلام \_ على ظهر الصكّ «الجفر والجامعة يدلان على ضدّ ذلك "«، و ما أدري ما يفعل بي ولابكم ﴿إِنِ ٱلْحُكْمُ إِلاَّ لِلَّهِ يَقُصُّ ٱلْحَقَّ وَهُوَ خَيْرُ الْفَاضِلِينَ ﴾ "

و هذا من المستفيض المتواتر عند حَمّلة الروايات و نقلة الآثار و الاخباريين من الفريقين. قال علامة تفتازانهم في شرح المقاصد: «المُظماء من عترة النبيّ و أولاد الوصيّ، الموسومون بالدراية، المعصومون في الرواية، لم يكن معهم هذه الأحقاد و التعصّبات، ولم يذكروا من الصحابة إلا الكمالات، ولم يسلكوا [الف - ١٦] مع رؤساء المذاهب من علماء الإسلام إلاّ طريق الإجلال و الإعظام، وها هو الإمام عليّ بن موسى الرضا مع جلالة قدره و نباهة أذكره، وكمال علمه و هُداه و ورعه و تقواه، قد كتب على ظهر كتاب المأمون له ما ينبئ عن وفور حمده، وقبول عهده، و التزام ما شرط عليه؛ و أن كتب في آخره: و الجامعة و الجفر يدلان على ضلّة ذلك.»، ثمّ قال «و هذا العهد بخطهما موجود الآن بالمشهد الرّضويّ بخراسان».

و صعد المأمونُ المنبرَ لمَّا بايعِ الرصا \_ عليه السّلام \_ و قال: «أيِّها الناس جاءتكم بيعة عليّ بن موسى بن جعفر بن محمّد بن عليّ بن الحسين بن عليّ، والله لو قُرِثَتْ هذه الأسماء على الصمّ البُكم لبرؤوا بإذن الله عزّ و جلّ ".

و بالجملة: إِنَّ أعلام الطريق و علماء المداهب على شدَّة عتوَّهم و فرط تعصّبهم، لم يسع أحداً منهم أن يستنكر قدر أثمّتنا الطاهرين و ساداتنا المعصومين، فهم و فاطمة جميعاً آل محمّد، الواجب ذكرهم في تشهّد الصلاة عند أصحابنا أجمع، و ذهب ابوحنيفة

١ - الصكّ: الكتاب.

٢ - راجع: «المناقب» لابن شهر آشوب، ج ٣٦٥/۴.

٣ - الانعام، ٥٧.

٣ - النباهة: بفتح النون، الشرف، الفطنة.

٥ - في المصدر: كتاب عهد المأمون.

٦ - يشرح المقاصد»، ج ٢١٠/٢، ط مصر.

٧- راجع: «عيون اخبار الرضاء ج ١٤٧/٢ و «بحارالأنوار»، ج ١٣٠/٤٩.

والشافعي إلى أنَّ المعني بآل محمَّد في التشهِّد عليٌّ و فاطمة و الحسن و الحسين لاغير.

قال بعض نحارير المتأخّرين من علماء الشافعيّة الله غي شرح الهياكل: «آل الشخص من يأول إلى ذلك الشخص [ب - ١٦] فآله - صلّى الله عليه و آله و سلّم - من يأول إليه إمّا بحسب النسب أو بحسب النسبة.

أمّا الأوّل: فهم الذين حُرّم عليهم الصدقة في الشريعة المحمّدية، و هم بنو هاشم وبنو المطلّب عند بعض الأثمّة، و بنو هاشم فقط عند البعض.

و أمّا الثاني: فهم العلماء إن كانت النسبة بحسب كمال الصوري، أعني العلم التشريعي، و الأولياء و الحكماء المتألّهون إن كانت النسبة بحسب الكمال الحقيقي، أعني علم الحقيقة؛ وكما حرّم على الأوّل الصدقة الصوريّة حرّم على الثاني الصدقة المعنويّة، أعنى تقليد الغير في العلوم و المعارف.

فآله ـ صلّى الله عليه و آله و سلّم ـ من يأول اليه إمّا بحسب تسبّبه ـ صلّى الله عليه و آله ـ لحيانه المجسمانيّة كأولاده النسبيّة، و من يحذو حذوهم من أقاربه الصوريّة، أو بحسب تسبّبه لحياته العقليّة، كأولاده الروحانيّة من العلمآء الراسخين و الأولياء الكاملين و الحكماء المتألّهين، المُقتبسين من مشكوة أنوار سبقوه زماناً أو لحقوه؛ ولاشك أن النسبة الثانية أوكد من الأولى منها؛ و اذا النسبة الثانية أوكد من الأولى منها؛ و اذا اجتمع النسبتان، بل النسب الثلاث كان نوراً على نور، كما في الأثمّة المشهورين من العترة الطاهرين صلوات الله عليهم اجمعين.» انتهى كلامه.

و قال شيخ دينهم و حجة إسلامهم، الشّيخ الغزّالي في كتابه «المنقذ من الضلال م.» «العاقل يقتدي بسيّد العقلاء، و هو عليّ بن ابي طالب.» " و قبال شبيخ فـلاسفة الإسلام

١ - في هامش بعض النسخ: هو الملا جلال الدواني، و لكن لم نعثر عليه في شرحه.

۲ - «المنقذ من الضلال» ص ۱۹، بهامش «الإنسان الكامل» ج ۷. و من المؤسف عليه قد سقطت لفظة «سيد العقلاء» في طبع مصر، ص ۵۳ بتحقيق محمد مصطفى ابوالعلا و محمد محمد جابر.

٣ - قد كان يقول النوري نظماً:

در حسستی عسلی بگسفته دشسمن و دوست گسسنجینه بسسود عسالم و گسنجور عسلی

حسالم هسمه شسرح و منن حقیقت اوست گسسنجی کسه دروست لاهسو الأهسوست

ورثيسهم أبوعلى بن سينا في رسالة «المعراج»! «أميرالمؤمنين علي بن أبي طالب -عليه السّلام \_ مركز الحكمة، و فلك الحقيقة و خزانة العقل، و لقدكان بين الصحابة كالمعقول بين المحسوس». و قال: «الإنسان المتألّه إذا استكمل الحكمة النظريّة بالقوة القدسيّة و فاز بالخواص النبويّة كاد يصير ربّاً انسانيّاً، يكاد أن يحلّ عبادته بعد الله، و هو سلطان العالم الارضيّ و خليفة الله فيه»!.

و مما أورده الصدوق، عروة الاسلام في كتاب «عيون أخبار الرضا» أن عبدالله بن مُطَرّف "بن هامان، شيخ شيخهم البخاري دخل على المأمون يوماً \_ و عنده على بن موسى الرضا \_ فقال له المأمون: ما تقول في أهل البيت؟ فقال عبدالله: ما أقول [ب - ١٧] في طينة عُجنَت بماء الرسالة و غرست بماه الوحى، هل ينفخ منها إلا مسك الهدى و عُنبر التقى، فدجا المأمون بحقّه فيها لؤلؤ فحشا فاه أ.

قلت: و هذا أخت الحكاية المعروفة للخليل بن أحمد الأديب النحوي العروضي، إذ قيل له ما تقول في علي بن أبي طالب؟ فقال: ما أقول في حقّ امر ي كتمت مناقبه أولياؤه خرفاً و أعداؤه حسداً. ثمّ ظهر من بين الكتمين ما ملا الخافقين لصوص ولا يتهم وغَصّبة منصبهم، صرقوا مَقْدُرَتهم و بذلوا ذكرهم ﴿ يُرِيدُونَ لِيُطْفِئُوا نُوْرَ ٱللهِ بِاَفْوَاهِهِم، وَٱللهُ مُتِمَّ نُورِهِ وَلَوْ تَوِه وَلَوْ تَوه و بذلوا ذكرهم ﴿ يُرِيدُونَ لِيُطْفِئُوا نُوْرَ ٱللهِ بِاَفْوَاهِهِم، وَآللهُ مُتِمَّ نُورِه وَلَوْ تَوه وَ بَدْهم الله وراء ظهره،

۱ - راجع: «معراج نامه»، ص ۱۷، ط رشت و هامش «الشفام»، القسم الإلهي، ص ۵۹۴، الطبع
 الحجرى.

٢ - راجع: الإلهيات من «الشفاء»، المقالة العاشرة، ص ٤٥٥ ط مصر؛ مع اختلاف يسير.

٣ - الصواب: مُطَرّف بن عبدالله بن مُطَرّف، فإنّه شيخشيخهم البخاري، وكان في عصر المأمون. (منه).

۴ – الماه: الماء،

٥ - حشا: ملأ.

٦ - المصدر، ج ١۴۴/٢ في باب ٤٠.

٧-كذا.

٨ - الخافقان: المشرق و المغرب.

٩ - اللصوص: جمع اللصّ أى السارق.

۱۰ - الصف، ۸.

و قلاهم ١٦، فقد خسر خُسراناً مبيناً و ضلّ ضلالاً بعيداً.

### استبصار

قال اللّه جلّ سلطانه: ﴿ قُلْ لا اَسْأَلُكُمْ اَجْوا اِلا اللّه امن قرابتك هؤلاء الذين [الزمخشري] في والكشّافو: وإنها لمّا نزلت قبل يا رسول اللّه امن قرابتك هؤلاء الذين وجبت علينا مودّتهم؟ قال: عليّ و فاطمة و ابناهما. ثم قال: [الف \_ 1 / 1] و قال رسول الله \_ صلّى اللّه عليه و آله و سلّم \_: من مات على حُبّ آل محمّد مات شهيداً، ألاا و من مات على حبّ آل محمّد مات تائباً، مات على حبّ آل محمّد مات تائباً، ألا و من مات على حبّ آل محمّد مات تائباً، ألا و من مات على حبّ آل محمّد مات تائباً، ألا و من مات على حبّ آل محمّد مات بشره ملك الموت بالجنة ثمّ منكر و نكير، ألا و من مات على حبّ آل محمّد يزفّ إلى المجنة كما تُرفّ العروس إلى بيت زوجها، ألا و من مات على حبّ آل محمّد يزفّ إلى المجنة كما تُرفّ العروس إلى بيت زوجها، ألا و من مات على حبّ آل محمّد فتح له في قبره بابان إلى الحبّة، ألا و من مات على حبّ آل محمّد مات على السنّة و الجماعة، ألا و من مات على بغض آل محمّد جاء يوم القيامة مكتوب بين عينيه: آيس من رحمة الله و من مات على بغض آل محمّد جاء يوم القيامة مكتوب بين عينيه: آيس من رحمة الله ألا و من مات على بغض آل محمّد مات على بغض آل محمّد لم

و قال امامهم الرازي في «التفسير الكبير»: «هذا هو الذي رواه صاحب «الكشّاف» و أنا اقول آل محمّد هم الّذين يؤل أمرهم إليه، فكلّ من كان مآل أمرهم إليه هم الآل، ولاشكّ أنّ فاطمة و عليّاً و الحسن و الحسين كان التعلّق بينهم و بين رسول اللّـه أشــدّ

١١- نبذ: طرح، أحمل.

١٢ - تَلَىٰ: ابغض.

۱۳ ~ الشورئ، ۲۳.

۱۴ - راجع: «الكشاف»، ج ۲۲۱/۳-۲۱۹، «بحار الأنوار»، ج ۲۷، ص ۱۱۱ و «احقاق الحقّ»، ۴۸٦/۹ و ج ۴۸۱/۱۸ بمصادر عدیدة.

التعلّقات و هذا كالمعلوم بالنقل المتواتر؛ فوجب أن يكونوا هم الآل؛ و اذا ثبت هذا وجب أن يكونوا مخصوصين بمزيد التعظيم و يدلّ عليه وجوه:

الْأُوّل: قوله تعالى: ﴿ إِلاَّ ٱلْمَوَدُّةَ فِي ٱلْقُرْبَىٰ ﴾ [ب ـ ١٨]، و وجه الاستدلال به ما

سبق.

الثّاني: لاشكّ أنّ النبي \_ صلّى الله عليه \_كان يُحبّ فاطمة، قال \_ عليه السّلام \_:

«فاطمة بضعة منّى يوذيني ما يوذيها ١٠٠٠ و ثبت بالنقل المتواتر أنه كان يحبّ عليّاً و الحسن
و الحسين، و إذا ثبت ذلك وجب أن يجب على كلّ الأمّة مثله، لقوله تعالى: ﴿ واتّبِعُوْهُ
لَعَلَّكُمْ تَهْتَدُونَ ﴾ و لقوله: ﴿ فَلْيَحْدُرِ ٱلَّذِينَ يُخَالِفُونَ عَنْ أَمْرِهِ ﴾ و لقوله: ﴿ فَلْ إِنْ كُنْتُمْ
ثُحِبُونَ ٱللّهُ فَاتّبِعُونِي يُحْبِبْكُمُ ٱللّهُ ﴾ و لقوله تعالى: ﴿ لَقَدْ كُانَ لَكُمْ فِي رَسُولِ ٱللهِ أُسْوَةٌ
حَسَنَةٌ ﴾ (

الثَّالَث: إنَّ الدعاء للآل منصب عظيم، و لذلك جعل هذا الدعاء خاتمةٌ للمتشهد^

١ - راجع: «المناقب» لاين شهر آنسوب ج ٣ / ٣٣٢، «فسضائل الخسسة»، ج ٣ / ١٨٤ بسمصادر عديدة و ألفاظ متلونة متظاهرة متظاهرة» واحقاق الحقيقة ج ١ / ٣٣٧، «فسما المستد» بالمستديد لاحمد ج ٢ / ١٨٧ أو ج ١٩ / ٨٨، «المستديد لاحمد ج ٢ / ٣٧٨» «السنن» الترمذي، في فضل فاطمة، ج ٥ / ١٩٨ ح ٣٨٦٧، ٣٨٦٩ و «المستدرك» للحاكم ج ٣ / ١٥٩.
 ٣ يقال: آذيت فلاناً تُؤذِيهِ آذيَّةً و آذاةً و أذى ولائقل إبذاءً فائه غلط، ذكر ذلك أثمة علوم اللسان والحذاق المراجع في العربية. (منه).

٣- الاعراف، ١٥٨ و في نسخة المؤلف «تفلحون» و هو تصحيف.

۴ - النور، ۹۳.

۵ - آل عبران، ۳۱.

٦ - الأحزاب، ٢١.

٧- يا إمام المشككين هلا قلت لي: و إمامك الشافعي وأبوحنيفة و من في مجاراتكم و مضاهاتكم و على طريقتكم ومُمشاكم، أنه إذا كان الأمر على هذا السبيل، وكانت منزلتهم هذه المنزلة، وكان واجباً في دين الإسلام ارداف النبي بهم في الصلوة، و ختم الصلوات بالصلوة عليهم، فما ذا الذي رأيكم فيه حتى نبذتموهم وراء ظهوركم تنصرفون عنهم إلى من سواهم، و تتمسّكون في أحكام الصلوة و سائر معالم الدين بقول غيرهم، و تتخذون من عداهم متن لايلحق شأوهم، ولايشق غبارهم أثنة لكم و هُداةً لسبيلكم و ولاةً على دينكم!؟ فهل يستحل ذلك من له قسط مامن العقل، و بضاعة مامن البصيرة!؟ و لكن ﴿من لم يجعل الله له نوراً فما له من نوراً والنور/ ٢٠) (منه).

٨- و من المتغنى على روايته في أصول صحاحهم و مصابيحهم و مشكونهم عن عبدالرحمن بن أبي ليلي قال: لقتني كعبُ بن عُجْرَةً فقال: ألا! أهدى لك هديةً سمعتُها عن رسول الله - صلى الله عليه و آله

في الصلوات، و هو قوله «اللَّهم صلَّ على محمَّد و على آل محمَّد» واجبه.

قال الشافعي:

واهتف بساكن خيفها والنــاهض فيضاًكما نـطم الفــرات الفــائض فـــليشهد الثــقلان أنّـــي رافــضى يا راكباً قف بالمحصّب من مِنى سحراً إذا فاض الحجيج إلى مِنَى إن كان رفضاً حبّ آل محمّد التهى كلامه!.

و ممّا ثبت عن الشافعي أنه سئل، فقيل له: ما تقول في نسبة المفاضلة بين أبيبكر وعلى؟ فقال:كم بين من شكّ في خلافته و بين من قيل: ﴿إِنَّهِ اللَّهِ».

و نحن نقول من المستبين الذي لايستريب فيه عاقل أنَّ من حــاد عــن التَّــمـــك

وسلّم؟ فقلتُ: بلين؛ فأهدِها لمي. فقال: سألمنا رسول الله • صلّى الله عليه و آله و سلّم - فقلنا: يا رسول الله! كيف الصلوة عليكم أهل البيت، فإنّ الله قد علّمناكيف نسلّم؟ قال: قولوا «اللّهمّ صلّ على محمّد و على آل محمّدكما صلّيت على إبراهيم و على آل إبراهيم، إنّك حب مجيد، اللّهمّ بارك على محمّد و على آل محمّد كما باركت على إبراهيم و على آل إبراهيم، إنّك حميد مجيد».

قال في «المشكوة»: إلا أنّ مسلماً لم يظكر على الراهيم في الموضعين. و في اكثر اصولهم عن ابن (خ: أبي) مسعود الأنصاري قال: قال رسول الله - صلى الله عليه و آله و سلم -: «من صلى صلوةً لم يصلّ فيها عُلَيّ و على أهل بيتي لم تقبل منه». و من طريق البيهقي عن ابن مسعود عنه - صلّى الله عليه و آله و سلّم -: «إذا تشهّد أحدكم في الصلوة فليفل: اللهم صلّ على محمّد و على آل محمّد، و بارك محمّداً و آل محمّد كما " صلّيتٌ و باركتَ و ترخّمتَ على ابراهيم و على آل ابراهيم إنّك حميد مجيد».

و بالجملة التشهد في الصلوة واجب في الثنائية مرةً، و فيما عداها مرتين بهاجماع الإمامية، وأجمعوا على وجوب الصلوة فيهما جميعاً على محتد و على آل محتد. و جعل شيخ الطائفة أبوجعفر الطوسي في كتاب «الحلاف» إج ١٩٠١] ذلك ركناً من أركان الصلوة، و هو مذهب أهل البيت - عليهم السلام و و افقهم على القول بذلك ابن مسعود، و أبو مسعود البدري الأنصاري و اسمه عُقبة بن عُمرو عبدالله بن عُمر و جابر و أحمد بن حبل والليث [كذا] بن سعد و اسحاق، و به قال الشافعي أيضاً، و لكن في الشهد الأخير خاصة، قال: «في الثاني فرض، و في الأول سنة.» و قال مالك و الأوزاعي و أبوحنيفة و أصحابه: «إن الأخير خاصة، قال: «في الثاني فرض، و في الأول سنة.» و قال مالك و الأوزاعي و أبوحنيفة و أصحابه: «إن ما في الحديث: «لاصلوة لمن لم يصل فيها على محتد و على آل محتد و على أهل بيته.» معناه: لاصلوة له أن ما في الحديث: «لاصلوة لمن لم يصل فيها على محتد و على آل محتد و على أهل بيته.» معناه: لاصلوة له كاملة. ثم منا عليه إجماع فقهاء الأثمة و اتفاق علماء الفرق جميعاً أنّ المفصود بآل محتد في تشهد الصدقين من كاملة. ثم منا عليه إجماع فقهاء الأثمة و اتفاق علماء الفرق جميعاً أنّ المفصود بآل محتد في المذهب عند المحققين من كاملة. ثم منا عليه إجماع فقهاء الأثمة الائتي عشر المعصومين صلوات الله وتسليماته عليهم أجمعين. (منه). أصحابنا الإمامية أن يقصد معهم باقي الأثمة الائتي عشر المعصومين صلوات الله وتسليماته عليهم أجمعين. (منه).

بإمام، و قلاه او تمسّك بغيره ممّن لا يلحق شأوه اولا يبلغ مداه "، فهو مبغض له ، حالد عنه ؛ فهذا أحد ضربى البغض، بل إنّه أشد الضربين، و به فسّره رسولُ الله - صلّى الله عليه وآله و سلّم - حيث قال لعليّ - عليه السّلام -: «يا علىّ يهلك فيك اثنان، محبّ غالٍ ومبغض غالٍ. أي أى تارك. فاذن انّما يوالى أهل البيت - عليه مالسلام - المستمسكون بحبلهم، المتمسكون بسبيلهم [الف - ١٩]، المستضيؤين بنورهم، المهتدون بهداهم، الرافضون لكلّ وليجة دونهم وكل مطاع سواهم، و إن هم إلاّ الشيعة الامامية الاثنا عشرية. و قد صحّ بالنقل المتواتر من الفريقين أنّ النبيّ - صلّى الله عليه و آله و سلّم - قال لعليّ - عليه السّلام - «يا علي أنت و شيعتك هم الفائزون يوم القيامة. "، و رواه صاحب لعليّ - عليه السّمس في الهاجرة، و لم يسع الكشّاف، "، و مفاده الحصر، و هذا أمر مستبين الظهور كالشمس في الهاجرة، و لم يسع نقّادهم البصراء أن يستنكروه.

قال ابن الاثير في «النهاية»: «أصل الشيعة: الفرقة من الناس، و تقع على الواحد والاثنين و الجميع ، و المذكر و المؤنث بلفظ واحد، و معنى واحد. و قد غلب هذا الإسم على كل من يتولّى علياً و أهل بيته، حتى صار لهم إسماً خاصاً، فإذا قيل فلان من الشيعة عُرف أنّه منهم، و في مذهب الشيعة كذا؛ أي عندهم ".

١ - قلا: أبغض، طرد.

٢ -- الشأو: الغاية، السنتهي.

٣ - المدئ: الغاية، المنتهى.

۳– راجع: «تاريخ دمشق»، ترجمة الامام على بن أبي طائب، ج ۲۴۰/۲ ح ۷۵۵ - ۷۲۰ مع اختلاف يسير و «نهجالبلاغة»، قصار، ۱۱۷ و ۴٦٩.

۵- راجع: «فردوس الأخبار»؛ ج ۳ / ۳۱ ح ۴۱۷۷؛ «فرائد السمطين»؛ ج ۱ / ۱۵۱ ح ۱۱۸، «نرجمة الامام على بن أبي طالب»؛ ج ۲ / ۴۴۲ ح ۹۵۸، «شواهد التنزيل»؛ ح ۲ / ۳۹۲ و «كفاية الطالب»؛ ص ۲۳۵.

٦ - لم تظفر به في «الكشاف».
 ٧ - في النسخ: يقع.

٨ - مكذا في الأصل، و لكن في المصدر: «الجمع».

٩ - في المصدر: ﴿ كُلُّهُ مِن يَزَعُمُ أَنَّهُ يَتُولَّى.

١٠ والنهاية ١١ ج ٢ / ٥٢٠ - ١٩٥.

فأمّا قول عالمهم الحافظ البارع الطيّبي في «شرح المشكوة في حيث قال: «و نِعِم ما قال الإمام الرازيّ في تفسيره، نحن معاشر أهل السنة بحمدالله ركبنا سفينة محبّة أهل البيت، و اهتدينا بنجم هُدى اصحاب [ب - ١٩] النبيّ - صلّى الله عليه و آله و سلّم ... فمن باب تخمير النار بالهشيم ، و تغطية لهيبها بالحُمّم ، حذراً عن فُشو الافتضاح، ومخافة على المذهب من السخافة!!

و هل هذه الدعوى إلا كما إذا ما حاول اهل الكتاب من اليهود و النصارى ادّعاء أنهم الذين يُحبّون محمداً \_ صلّى الله عليه و آله و سلّم \_ و يتمسّكون به، دون أمّة إجابته من المسلمين الذين يؤمنون بنبوّته و يدينون بدينه! ؟ وكما إذا ما ادّعت متكلّفة المتكلّمين كالأشاعرة مثلاً أنهم بآرائهم السخيفة على مشرع عُظماء الفلاسفة كأفلاطن وأرسطاطاليس في فلسفة مافوق الطبيعة، دون رؤساء حكماء الإسلام كأبي نصر و أبي عليّ، وكما اذا أطبقت الشافعيّة بقول نحن نتّبع أبي حنيفة، و نتمسّك بمذهبه، لا الطائفة الحنفيّة المعروفة.

ثم إنّ المتمهّر في تتبع الآثار، و المتضلّع بالاطلاع على أصول الأحاديث و كتب الأخبار، من المستبعد جدّاً أن يرتاب في القطع بالمباغضة الثابتة الباتة المستبعد جدّاً أن يرتاب في القطع بالمباغضة الثابتة الباتة المستمرة المتكرّرة من الطرفين بعد رسول الله [الف - ٢٠] - صلّى الله عليه و آله و سلّم - بين أهل البيت - عليهم السّلام - و بين الخلفاء الثلاثة؛ وكذلك بينهم صلوات الله عليهم و بين أمّ المؤمنين عليهم السّده، و لعلّ صحيحي البخاري و مسلم يكفيان في إثبات ذلك - فضلاً عن غيرهما من الكتب المشحونة - بالنقل المتواتر في هذا الباب.

أليس البخاريّ قد روى في باب فرض الخمس و في باب غزوة خيبر، و بالجملة

١ - هكذا في الأصل، أي بتشديد الياء. و لكن في التراجع «الطيبي»، بكسر الطاء و سكون الياء.

٢ - لم يطبع، راجع: ٥الأعلام، للزرلكي.

٣ - تخمير: تغطية، استتار.

٤ - الهشيم: النبت اليابس المتكتر.

٥ - الحُمَّم: كلُّ ما احْتَرَقُّ بالنَّار، أَيْضاً الرماد، و لكن في عبارته قدَّس سره وجه تعريض.

٦ - البائة: القاطعة، النهائيه.

في غير موضع واحد من صحيحه: أنّ فاطمة بنت رسول الله \_ صلّى الله عليه و آله \_ و سائته أن يقسم لها أرسلت إلى ابي بكر بعد وفاة رسول الله \_ صلّى الله عليه و آله \_ و سائته أن يقسم لها ميراثها مما ترك ممنا أفآء الله عليه، و كانت تطلب نصيبها ممنا تركث رسول الله من خيبر و فدك، فقال لها ابوبكر: إنّ رسول الله [ب \_ · ٢] \_ صلّى الله عليه و آله \_ قال: لانورّث ما تركنا صدقة، و أبئ أبوبكر عليها أن يدفع إليها شيئاً من ذلك! فغضبت فاطمة بنت رسول الله \_ صلّى الله عليه و آله \_ على أبي بكر، فهجرت أبابكر فلم تزل مهاجرته حتّى تُوفيّت، و عاشت بعد رسول الله \_ صلّى الله عليه و آله و سلّم \_ ستّة أشهر، فلمّا توفيّت دفنها زوجها على ليلاً، و لم يؤذن بها أبابكر '، و صلّى عليها، وكان لعلي من الناس وجه حياة فاطمة؛ فلمّا تُوفيّت استنكر عليُّ وجوه الناس فلم ير ' مدفعاً و بدّاً من مصالحة أبي بكر و مبايعته؛ و لم يكن يبايع تلك الأشهر. فأرسل إلى ابس بكر أن اشمتنا و لا يأننا أحدٌ معك، كراهيةً لحضور عمر.

فقال عمر: والله! لاتد حل عليهم وحداث. فقال أبوبكر: و ما عسيتم أن يفعلوا بي، والله! لا تينهم، فدخل عليهم أبوبكر، فقال على - عليه الشلام - لأبي بكر: والله! يا أبابكر لم يكن مَوْجِدَ ثَنا عليك إنكاراً لفضل ذي فضل، ولاطمعاً في حق ذي حق ولا يفاسة على أحد خيراً، ساقه الله إليه، و لكنك يا أبابكر استبددت علينا بالأمر، وكنا نرى أنّ لنا في هذا الأمر حقّا، و لقرابتنا من رسول الله نصيباً، فاستأثرت بحقّنا علينا و قطعت نصيبناً [الف - الامر حقّا، و لقرابتنا من رسول الله نصيباً، فاستأثرت بحقّنا علينا و قطعت نصيبناً [الف - الامر عقا، أن يكون موعدهما العشيّة للبيعة لا بنا لا بي بكر أ فلمّا صلّى الظهر دقي على اتّنفقا على أن يكون موعدهما العشيّة للبيعة لا بنا لا بي بكر أن فلمّا صلّى الظهر دقي على النّه على أن يكون موعدهما العشيّة للبيعة لا بنا لا بي بكر أن فلمّا صلّى الظهر دقي على

۱ - خ: أبوبكر.

٧ - وقلم ير... الأشهر؛ لم توجد في المصدر.

٣ - هكذًا في الأصل، و في المصدر: عسيتهم.

٤ - لم توجد في المصدر بهذه العبارات.

٥ - ولنا في هذالامر حقاً؛ ساقطة من المصدر.

٢ «فاستأثرت... حتى» ساقطة في المصدر.

٧ - يو اتفقا...»: نقل عن المصدر ملخّصاً.

٨ - «ثم... لابيبكر» ليست في المصدر.

المنبر، فتشهّد و ذكر شأن عليّ و عذّره بالذي اعتذر إليه في تخلّفه عن البيعة ا، و حضر على - عليه السّلام - فتشهّد، و قال لم يَخْمِلني على ما صنعت نفاسةٌ على أبي بكر ولا انكارٌ لفضله فضّله الله به ا، و لكنّاكنّا نرى أنّ لنا في هذا الأمر نصيباً، فاستبدّ علينا، و استأثر بحقّنا ا فوجدنا في أنفسنا. فشرّ بذلك المسلمون، و قالوا: أصبت، وكان المسلمون إلى على قريباً حين راجع الأمر المعروف. هذا ما رواه البخاري، و لم يذكر وقوع البيعة من عليّ -عليه السّلام - لابي بكر أصلاً .

و فيما ذكره كفاية للمتدبّرين و استبصاراً للمتبصّرين، من أنّه لم يخرج إلاّ طفيفاً " من غزير "، و يسيراً من كثير، و ما خرّجه لم يُهمِل فيه مُسادَلة "الأستار و مكانمة الأسرار ". و روى مسلم في صحيحه فيما أخرجه من حديث مالك بن أوس في قصّة عليّ \_ عليه السّلام \_ و العبّاس، و الحديث مشهور أنّ عمر بن الخطاب قال لهما: «إنّكما جئتما أبابكر فرأيتماه كاذباً آثماً عاذراً خائناً ".

و في صحاحهم السنّة و مصابيحهم و مشكوتهم و أصولهم المعروفة عن النبق ـ صلّى اللّه عليه و آله و سلّم ـ أنّه قال: «ستكون بعدى أثْرَةً ، " [ب ـ ٢١]. و أنّه ـ صلّى اللّه

١ - في المصدر: و تخلُّفه... و عذَّره...

٢ - في المصدر بعبارات آخر.

٣ - «و استأثر بحقناه ليست في المصدر.

٤ - فوجدنًا: من الموجدة، بمعنى الغضب. (منه).

۵ - راجع: «الصحيح» للبخاري، غزوة خيبر، ج ۵ / ۲۵۲ ح ۲۰۴ و كتاب فرض الخمس، ج ۲ / ۵۰۳،۵۰۱.

٦ " طفيف: قليل، حقير.

٧ - الغزير: الكثير منكلِّ شيء.

٨- مسادلة: أسدل الستر أي أرسل أستار ظلمته.

٩- و لتفصيل هذه المسائل فليراجع: « السبعة من السلف »، ص ١٩، بمصادر متعددة و حكايات متلؤنة.
 ١٠- « الصحيح » لمسلم، تصحيح محمد فؤاد عبدالباقى، ج ٣ / ١٣٧٩، ح ١٧٥٧ و فيه : « غادراً » و بعده : والله يعلم أنه لصادق باز راشد تابع للحق ...

۱۱ - راجع: «الصحيح» للبخارى، كتاب الأحكام، باب ما يكره من الحرص على الامارة، ج ٩ / ١٩٣ والسنن» للنسائي، ج ٨ / ٢٢٥ آداب القضاء و ج ٧ / ١٦٢ كتاب البيعة، «المسند» لأحمد، ج ٢ / ۴۴٨ و «السنن» لابن مالك جزء ٧، ص ١٩٢.

عليه و آله و سلّم \_ قال للاصحاب: «إنّكم ستحرصون على الإمارة، و ستكون ندامةً يوم القيمة؛ فنعمت المرضعة و بنست الفاطمة \».

و إنّه \_ صلّى الله عليه و آله و سلّم \_ قال لكعب بن عجرة: «أعيدك بالله من إمارة السفهآء، قال: و ما ذاك يا رسول الله؟ قال أمراء سيكونون من بعدي، من دخل عليهم فصدّقهم بكذبهم و أعانهم على ظلمهم فليسوا منّي و لست منهم؛ و لن يسردوا عليَّ الحوض، و من لم يدخل عليهم و لم يُصدُقهم بكذبهم و لم يُعنهم على ظلمهم فأولئك منّي و أنا منهم، و اولئك يردون على الحوض "».

و إنّ اباذر قال: قال الله عليه و آله و سلّم الله عليه و آله و سلّم الله عليه و أثمة من بعدي يستأثرون بهذا الفيء؟ قلت: على عاتقي، أمّا والذى بعثك بالحقّ أضع سيفي على عاتقي، ثمّ أضرب به حتّى ألفاك! قال: أوّلا أدُلّك على خيرٍ من ذلك، تنصبر حتّى تلقاني آه.

و بالجملة المخرجات في هذا الباب غير مُحصاة، ولا مشكوك في صحّتها بالنقل المتواتر، فما لكم لاتنصرون يا اولي الأبصار!.

#### تدیـــل

هل بلغك أنّ [الف - ٢٢] لُمّةً أمن علماء العامّة ضاق عليهم المخرج من النقل المتواتر عنه - صلّى الله عليه و آله و سلّم -، أنّ القائم بالأمر بعده إثنا عشر خليفة، و إن هم إلاّ أثمّة الشيعة الامامية، فحاولوا الفصية عنه بأنّ المراد الخلفاء من بعده إلى عمر بن عبدالعزيز، فبه يتمّ الإثنا عشر. أمّاكان لك أن تقول لهؤلاء السفهاء يا قوم! ما اتبتم به

١ - راجع: «الجامع» للترمذي، كتاب الفنن، ج ٢٨٢/۴ ح ٢١٨٩ و «مصابيح السنة»، ج٣ ح ٢٧٧٢.

٢ - راجع: «مصابيح السنة»، ج ٣ / ١٦ ح ٢٧٩١.

٣ - راجع: «مصابيع السنّة»، ج ٣ / ١٩ ح ٢٨٠٠ و «المسند» لأحمد ج ٥ / ١٨٠.

٧ - اللَّمة: الجماعة.

٥ - الفصية: النخلُص من خير أو شر.

لايستحقّ الإصغاء اليه ولا الاشتغال برده، أمّا أوّلاً: فلأنّ الاحاديث المتواترة الناطقة السنمرار الأمر في الاثنى عشر إلى آخر الدهر، و قيام الأمر بهم إلى أن يقوم الساعة. و أمّا ثانياً: فلأنّ حديث نعسة النبيّ - صلّى الله عليه و آله و سلّم - و رؤياه فيها أن رجالاً من أمّته يُنزُون على منبره من بعده نَزْق القردة، يردّون الناس على أعقابهم القهقرى، ثابتُ الصّحة، متواتر النقل عند الفريقين، و قوله سبحانه في التنزيل الكريم: ﴿ وَ هَا جَعَلْنَا ٱلرُّولَيَا السّجرة الملعونة في القرآن مفسر بذلك. و الشجرة الملعونة بيني اميّة، أمّا من طريق اهل البيت - عليهم السّلام - فقد ثبت لدى الخاصة من طرق غير المحصورة ".

و أمّا طريق الجمهور فقد رواه عكّامة زمخشرهم في «الكشاف» قال: «[و] قيل: هي رؤياه أنّه سيدخل مكّة. و قيل: رأى في المنام أنّ ولد الحكم يـتداولون مـنبره كـما يتداول [ب - ٢٢] الصبيان الكرة (، فقال الشارحون الولد هـبهنا للـجنس، أى اولاد الحكم، يعنى: نوافل الحَكَم، و هو الجدّ الأعـلى لمـعاوية و يـزيد، و فـعلهم بـالحسن والحسين تعبير هذه الرؤيا.

قال علامتهم الاعرج النيسابوري في تفسيره: «الثالث من الأقوال قول سعيد بـن المستب و ابن عبّاس في رواية عطاء، أنّ رسول الله ـ صلّى الله عليه و آله و سلّم ـ رأى بني اميّة ينزون على منبره نزو القردة، فساءه ذلك. « و قال في بيانالشجرة الملعونة عن ابن عباس: «الشجرة الملعونة بنو أميّة ».

و قال إمامهم الرازي في «التفسير الكبير»: «القول الثالث في الرؤيا: قال سعيد بن

١ ~ راجع: كتاب«العوالم»ج(٣/١٥)،النصوص علىالأثنةالاثنىءشر لنفصيلالطرق\الخاصة والعامة.

٢ - النعسة: نعس الرجل أي أخذته فترة في حواسه فقارب النوم.

۳ – ینزون: - علیه أی یوقعون علیه و یوطُّنونه.

۴ - الإسراء، ٦٠.

۵ - راجع: «نور الثقلين»، ج ۳ / ۱۸۲ - ۱۷۹ نقلاً من عدّة مصادرنا و «السبعة من السلف»، ص ۲۰۹ - ۲۰۹.

٦ - المصدر، ج ٢ / ٦٧٦.

٧ - «تفسير النيشابورى»، الطبع الحجرى، ج ٧٠/٢٠.

المسيّب رأى رسول الله - صلّى الله عليه و آله و سبّم - بني أميّة ينزون على منبره ننزو القردة، فساءه ذلك. و هذا قول ابن عبّاس في رواية عطاء؛ و الإشكال المذكور عائد فيه؛ لأن هذه الآية مكيّة و ماكان لرسول الله - صلّى الله عليه و آله و سلّم - بسكة منبر، ويمكن أن يجاب عنه: بأنّه لايبعد أن يرى بمكة أنّ له بالمدينة منبراً يتداوله بنو اميّة منه قال: «القول الثاني في الشجرة الملعونة: قال ابن عبّاس: الشجرة الملعونة في القرآن المراد بها بنو أميّة الحكم بن أبي العاص و وُلده، قال: رأى رسول الله . صلّى الله عليه و آله وسلّم - في المنام أن وُلد مروان يتداولون منبره، فقصّ رؤياه على أبي بكر و عمر، و قد خلا في يبته معهما، فلمّا تفرّقوا سمع رسول الله - صلّى الله عليه و آله و سلّم - الحكم يُخبر برؤيا رسول الله، فاشتد ذلك عليه و انّهم عمر في افشاء سرّه، ثمّ ظهر أن الحكم كان يتسمّع رسول الله عليه و آله و سلّم -، و ممّا يؤكّد هذا النّاويل قول عايشة لمروان: لعن الله أباك و أنت في صلبه، فأنت فَضَض ا من لعنة الله الله ...

ثم قال في تفسير سورة القدر في قوله تعالى ﴿ لَيْلَةَ ٱلْقَدْرِ خَيْرٌ مِنْ ٱلْفَ شَـهْرٍ ﴾ : «روى القاسم بن فضل عن عيسى بن ماؤن قال؛ قلت للحسن يا مسؤد وجوه المسلمين! عمدت إلى هذا الرجل فبايعت مُعْدِله ، يعنى: معاوية، فقال: إنّ رسول الله \_ صلّى الله عليه و آله و سلّم \_ أرى في منامه بني أميّة يطؤون منبره واحداً وبعد واحد، و في رواية: ينزون

۱- فَضَضَّ بضادين المعجمتين بعد الفآء المفتوحة و بالتحريك، رَوَوْه في صحاحهم و أورده علامة زمخشر في «النشاف» و في «الفائق» إج ٣٠٣/٣] قال ابن الاثير في «النهاية» إج ۴۵۴/٣]: «حديث عايشة، قالت لمروان: إنّ النبيّ لعن اباك (و انت في صلبه) فانت فَضَضَ من لعنة الله. أي فطعة و طآئفة منها، ورواه بعضهم. و فظاظة من لعنة الله، بظآء بن من الفظيظ، و هو مآء الكرش، و انكره الخطابيّ. و قال الزمخشريّ افتظظت الكرش (إذا اعتصرت مآةها، كانه عُصارة من اللعنة، أو فعالة من الفظيظ، مآء الفحل: أي نُطْفَةٌ من اللعنة». انتهى كلامه. (منه).

٢ - والتفسير الكبيره، ج ٢٠٦/٢٠.

٣ - القدر، ٢.

۴ - معدله; طريقه.

٥ - في نسخة المؤلف: واحدً.

على منبره نزو القردة، فشق ذلك عليه، فأنزل الله تعالى: ﴿ إِنَّا أَنْوَلْنَاهُ فِي لَيْلَةِ آلْقَدْرِ ﴾ إلى قوله: ﴿ خَيْرٌ مِنْ ٱلْفِ شَهْرٍ ﴾ يعنى: ملك بنى اميّة. قال القاسم: فحسبنا ملك بنى اميّة فإذا هو ألف شهر. طعن القاضي في هذا الوجه، فقال: ما ذكر من ألف شهر ليست في أيّام بني أميّة؛ لانّه تعالى لايذكر فضلها بذكر ألف شهر مذمومة، و أيّام بني أمّية مذمومة. اعلم أنّ هذا الظنّ باطل؛ لأنّ ايّام بني أميّة كانت أيّاماً عظيمة بحسب السعادات الدنيويّة، فلا يمتنع أن يقول الله تعالى: إنّي اعطيتك ليلة هي في السعادات الدينيّة أفضل من تلك الأيّام في

و قال نحريرهم البيضاوي في تفسيره، «أنوار التنزيل»: «و قبل رأى - صلّى الله عليه و آله و سلّم - قوماً من بنى امية يرقون منبره وينزون عليه نزو القردة، فقال: هو عظهم من الدنيا يعطونها بإسلامهم. و على هذا كان المراد بقوله ﴿ إِلاَّ فِتْنَةٌ لِلْنَاسِ ﴾، ما حدثت في الدنيا يعطونها أَلْمَا عُوْنَة فِي آلْقُوْ آنِ ﴾ عطف على الرؤيا، ثم قال: «و قد أوَّلَتْ بالشيطان و أبي جهل و الحكم بن أبي العاص. أنتهى قوله.

قال أمين الدّين، ثقة الإسلام، أبوعلى الطبرسيّ - حفظه الله تعالى برحمته - في «مجمع البيان» و «جوامع الجامع» وهثالتها أى ثالث الأقوال إنّ ذلك رؤيا رأها النبي - صلّى الله عليه و آله - في منامه أنّ قروداً تصعد منبره [ب - ٢٣] و تنزل؛ فساءه ذلك، واغتمّ به، رواه سهل بن سعيد عن أبيه أنّ النبي - صلّى الله عليه و آله - رأى ذلك و قال؛ إنّه - عليه السّلام - لم يسمع بعد ذلك ضاحكاً حتّى مات، و رواه سعيد بن يسار، و هو

جمعداري اموال

مركز تحقيقات كامهيونري علوم اسلامي

١ - القدر، ١.

٢ - في هامش بعض النسخ: هو الباقلاني.

٣ - والتفسير الكبيرة، ج ٣١/٣٢.

۴ - في المصدر: هذا. ۖ

٥ - هكذا في الاصل، و في المصدر: يعطونه.

٦ - في المصدر: ما حدث.

٧ - الأسراء، ٦٠.

۸ - «انوار التنزيل»، ج ۲/۵۹۰

٩ - خم: لم

المرويّ عن أبي جعفر و أبي عبدالله - عليهماالسّلام - و قالوا [على هذا السّأويل] إنّ الشجرة الملعونة في القرآن هي بنو أميّة، أخبره الله سبحانه بتغلّبهم على مقامه، و قتلهم ذريته. روى عن المنهال بن عمر، و قال: دخلت علي بن الحسين - عليهماالسّلام - فقلت له: كيف أصبحت يابن بنت رسول الله! فقال أصبحنا والله بمنزلة بني اسرائيل من آل فرعون، يذبّحون أبناءهم و يستحيون نساءهم، و أصبح خير البرية بعد رسولِ الله يُلْعَنْ على المنابر، و أصبح من يحبّنا منقوصاً حقه، بحبّه ايّانا! و قيل للحسين: يا اباسعيد قُتل ابن الحسينُ بن علي - عليهماالسّلام - فبكئ حتّى اختلج جبيناه. ثمّ قال و أذلاه لامّة، قُتل ابنُ دَعِيّها ابن نبيّها ابن نبيّها ابن نبيّها ابن نبيّها ابن نبيّها ابن نبيّها الله عله ما قاله.

قلت: و حديث المنام ناصّ بمنطوقه على أنّ دين الإسلام بعد رسول الله ـ صلّى اللّه عليه و آله و سلّم ـ لم يكن تدور رحاه إلاّ مدّة تُمكّن أميرالمؤمنين ـ عليه السّلام ـ من خلافة، و لقد أوضحنا ذلك في معلّقاتنا على «الصحيفة الكريمة السجاديّة "»

و بالجملة إذاكان الأمر على هذا السبيل فكيف يستصحّ [الف - ٢۴] ذو حظّ مّا من الاسلام، و ذو قسط مّا من البصيرة أن تكون بنو أميّة و هم القرود و الشجرة الملعونة من أثمّة الدّين بعد رسول الله - صلّى الله عليه و آله و سلّم - النازلين منزلة القائمين مقامه.

و أمّا ثالثاً: فلانّ من الخلفاء المستكمل بهم نصاب العدد الى عمر بن عبدالعزيز يزيد بن معاوية بن أبي سفيان الأمويّ و مروان بن الحكم بن أبي العاص بن أميّة بن عبدالشّمس مناف. فأمّا يزيد فمن أشقى المقرّبين في أصفاد اللعن، و أخرى المقمحين بأغلال العذاب الشديد. و أمّا مروان فقد كان يقال له الطريد بن الطريد لماكان قد طرد رسول الله \_ صلّى الله عليه و آله و سلّم \_ و نفاه الى الطائف، و قيل: طرد و نفاه الى الربدة، ثمّ إلى الطائف، فأرجعهما عثمان إلى المدينة و أهله، و نفى أباذر \_ رضى الله عنه \_ إلى الربدة، و من المتّفق على صحّته أنّ رسول الله \_ صلّى الله عليه و آله و سلّم \_ لعنهما وسمّاهما الوزغ بن الوزغ و الملعون بن الملعون.

١ - «مجمع البيان»، ج ٣٢٤/٣.

<sup>. ~</sup> Y

قال شيخهم الحافظ الفقيه الدميري الشافعيّ في موضعين من كتاب "حيوة الحيوان": «روى الحاكم في كتاب الفتن و الملاحم من "المستدرك"، عن عبدالرحمن بن عوف، أنه قال كان لا يولد لأحد مولود الآ أيي به إلى النبيّ - صلّى الله عليه و آله و سلّم فيدعو له، فأدخِل عليه مروان بن الحكم، فقال هو [ب - ٢٤] الوزغ بن الوزغ، الملعون فيدعو له، فأدخِل عليه مروان بن الحكم، فقال هو [ب - ٢٤] الوزغ بن الوزغ، الملعون بن الملعون، ثمّ قال صحيح الإسناد، و روى بعده بيسير عن محمّد بن زياد قال: لمّا بايع معاوية لإبنه يزيد قال مروان: سنة أبي بكر و عمر. فقال عبدالرحمن أبي بكر سنة هرقل وقيصر. فقال له مروان: أنت الذي أنزل الله تعالى فيك ﴿ وَٱلَّذِي قَالَ لِوْالِدَيْهِ أَقِى لَكُمّا ﴾ فيلغ ذلك عايشة فقالت: كذب والله ما هو به! و لكنّ رسول الله - صلّى الله عليه و آله وسلّم - لعن أبا مروان و مروان في صلبه، ثمّ روى الحاكم عن عمرو بن مرّة الجهني، وسلّم - لعن أبا مروان و مروان في صلبه، ثمّ روى الحاكم عن عمرو بن مرّة الجهني، وكانت له صحبة - رضى الله عنه - قال: إنّ الحكم بن أبي العاص استأذن على النبي " وكانت له صحبة - رضى الله عنه - قال: إنّ الحكم بن أبي العاص استأذن على النبي " عليه و على من يخرج من صله إلاّ المؤمن مهم، و قليل ما هم يشرفون في الدنيا و ما لهم في الآخرة ذُووا مكر و خديعة، يُعظُون في الدنيا، و ما لهم في الآخرة من الآخرة دُووا مكر و خديعة، يُعظُون في الدنيا، و ما لهم في الآخرة من المنت على النبي العام في الآخرة من المنت على الله عليه و على من يخرج من صله إلاّ المؤمن مهم، و قليل ما هم يشرفون في الآخرة دُووا مكر و خديعة، يُعظُون في الدنيا، و ما لهم في الآخرة من

و من بعده عبدالملك بن مروان الجائر الظلوم الغشوم المقدام على سفك الدماء، وكلّ من عمّاله كالحجّاج بن يوسف و أخيه، و الملهّب و أبي صغره و غيرهم كان يلقّب برشح الحجر لبخله، جاءته الخلافة و هو يقرأ في المصحف فطبّقه و قال: هذا فراق بيني وبينك. ^

و من بعده الوليد بن عبدالملك، و قد روى عن [الف ـ ٢٥] عمر بن عبدالعزيز

١ - في المصدر: قدخل.

٢ - الأحقاف، ١٧.

٣ - في المصدر: على الرسول.

٤ - في المصدر: يشرخون.

۵ - «حيوة الحيوان»، ج ۴۲۲/۲، مادّة «وزغ».

٦- اقتباس من والكهف، ٧٨.

قال لمّا الحدث الوليد ارتكض في اكفانه و غُلّت يداه إلى عنقه، نستعيذ باللّه من عذاب الله.

فأمّا بعد عمر بن عبدالعزيز، فيزيد بن عبدالملك المعروف بالفاسق لمّا ولّى قال: خذوا بسيرة عمر بن عبدالعزيز، فسار بسيرته أربعين يوماً، فدخل عليه أربعون رجلاً من مشايخ دمشق و حلفوا بسيرته له أنّه ليس على الخليفة حساب ولاعقاب في الآخرة! وخدعوه بذلك، فانخدع لهم؛ و تولّع بالفجور و الفسوق، وكان ولده وليد بن ينزيد أوغل منه في المعصية، فهم عمّه هشام بن عبدالملك بقتله لاشتهاره بالفسق، و استخفافه بالدين، و انهماكه أفي شرب الخمر، و تظاهره بالمعاصي، و مجاهرته بالكفر و الزندقة؛ فقرّ منه، و صار لا يُقيم بأرض خوفاً منه على نفسه، بويع له بالخلاف يوم موت هشام، وهو الذذاك بالبريّة فارّاً من مخافته، فنبذ أفي خلافته الآخرة وراء ظهره، و توغلّ في الولوع بالمنكرات على شاكلة يزيد بن معاوية، و ركب شططا عتى أنه واقع جارية و هو سكران، و جاءه المؤذّنون يؤذّنونه بالصلوة، فحلّف أن لايصلّي بالنّاس إلاّ هي، فلبست [ب - ٢٥] ثيابه، و تنكّرت و صلّت بالمسلمين، و هي شكرى، متلطّخة والنجاسات على الجنابة. وحكى الأخباريون و المورّخون أنه أصطنع بركة أمن حمر، وكان إذا طرب ألقى نفسه فيها، و بشرب منها حتّى يتبيّن النقص من أطرافها.

و حكى صاحب «الكشّاف» و الماوردى و الدميري أن الوليد تفأل بوماً في «المصحف» فخرج له قوله تعالى: ﴿ وَآسْتَفْتَحُوا وَخْسَابَ ثُلَّ جَنَّادٍ عَنَيْدٍ ﴾ فمزّق «المصحف» و أنشأ يقول:

١ - في نسخة المؤلّف و بعض النسخ: ارتكص، و لكن لم يستعمل في اللغة قطّ. ارتكض: تحرّك و اضطرب.

٢ ~ انهماك: انهمك في امر أى جدَّ فيه ولجَّ.

۳ - نبذ: طرح.

٣ - الشطط: الجور، الظلم، البعد عن الحقّ.

٥ - المتلطّخة: المتلوّثة.

٦ - ابراهيم، ١٥٠

٧ - لم نعثر عليه في ١١لكشاف،

فما آنا ذاک جبّارٌ عنبد فقل یــا ربّ مـزّقنی الولیــدُ أتـــوعدكـــــلّ جـــبار عــنيد إذا ما جثتَ ربّك يومَ حشر

فأجمع أهل دمشق على خلعه و قتله، فلمّا دخلوا عليه في قصره، يومُ كيوم عثمان؛ فقتلوه و قطعوا رأسه و طِيفَ به في دمشق.

فانظروا معاشر العقلاء! هل يستحلّ ذو مسكة مّا أن يقال أنّ رسول اللّه ـ صلّى اللّه عليه و آله و سلّم ـ يقول: «لايزال الاسلام عزيزاً والدّين قائماً، ما ولّيهم إثنا عشر رجلاً ١.» من أمثال هؤلاء الخلفاء من الشجرة المعلونة!؟

ثمّ إنّ المتتبّع المتمهّر إذا لطّف التدبّر، و دقّق التأمّل في تواتر الأخبار و تناقل الآثار بزغ له كفلق الصّبح، أنَّ حديث نزو القرود ليس يتخصّص بهؤلاء؛ بل إنه مرتق منهم إلى معاوية بن [الف - ٢٦] أبي سفيان، و هو الذي قد صحّ أنّ رسول الله - صلّى الله عليه و آله و سلّم - دعا عليه في مواقع عديدة، منها ما في صحيح مسلم و ساير صحاحهم أنّه لمّا دعاه فقيل له: يا رسول الله! هو يأكل، قال - عليه السّلام -: "لا أشبع الله بطنه. " ثمّ منه إلى عثمان بن عفّان، و هما من الشجرة الأمويّة؛ ثمّ إلى شيخي لصوص الخلافة، منه إلى عثمان بن عفّان، و هما من الشجرة الأمويّة؛ ثمّ إلى شيخي لصوص الخلافة، وامامي سُرّاق الإمامة؛ فمن المستبين أنَّ فعلتهما الذي فعلاها من بدو الأمركانت كالبذور، و ما تربّب عليها من بعد كالزروع لها.

و من ثمّ قال علاّمة تفتازانهم في «شرح المقاصد» بهذه العبارة: «إنّ مــاوقع بــين · الصحابة من المشاجرات° على الوجه المسطور في كتب التواريخ، و المذكور على السنة

١ - قد جاء هذا الحديث بطرق مختلفة و الفاظ متلوّنه من طريق الخاصة و العامة.

انظر: «الصحيح» لمسلم، ج ١٤٥٢/٣ ح ٦كتاب العمارة، «العمدة»، ص ٤٩٧، «مصابيح السنة»، ج ١٣٧/٤ ح ٢٩٨٠ و أيضاً كتاب «العوالم»، ج (٣/١٥)، ص ٩٥ - ١٠٠ من عدّة مصادرنا.

٣ - خ: العهر.

٣ - بزغ: طلع.

۴ – رابّجع: «الصحيح» لمسلم ج ٢٠١٠/۴ ح ٢٦٠٤» «المسند» للطيالسي ج ٣٥٩/١١ و «السبعة من السلف»؛ ص ١٨٣.

٥ - في المصدر: المحاربات.

الثقات يدلّ بطاهره على أنّ بعضهم قد جاوز الطريق الحقّ و بلغ حدّ الظّلم و الفسق؛ وكان الباعث له الحِقْدُ و العنادُ و الحسدُ و اللّدادُ و طلبُ الملك و الرياسةُ و الميلُ إلى اللّذات والشهوات؛ إذ ليسكل صحابيّ معصوماً، ولاكلُّ من لقى النبيّ بالمخير موسوماً، إلاّ أنّ العلماء لحسن ظنّهم بأصحاب رسول الله - صلّى الله عليه و آله و سلّم - ذكروا محامل و تأويلات بما ايليق، و ذهبوا إلى أنهم محفوظون عمّا يوجب التضليل و التفسيق [ب - ٢٦] صوناً تعقائد المسلمين عن الزيغ و الضلالة في حقّ كِبار الصحابة، سيّما المهاجرين منهم و الأنصار، و المبشّرين بالثواب في دار القرار.

فإن قبل: فمن علماً المناهب من لم يجوز اللّعن على يزيد مع علمهم بأنّه يستحقّ ما يربوا على ذلك و يزيد.

قلنا: تحامياً عن أن يرتقى إلى الأعلى فالأعلى، كما هو شعار الروافض على ما يروى في أدعيتهم و يجري في أنديتهم ؛ فرأى المعتنون بأمر الدين إلجام العوام بالكليّة طريقاً إلى الاقتصاد في الاعتقاد به و بحيث لاتزلّ الأقدام عن السواء، ولاتزلّ الأفهام بالأهواء؛ وإلا فَمَن الذي يخفى عليه الجواز و الاستحقاق، وكيف لايقع عليهما الاتفاق أ. « انتهت عبارته بالفاظها.

٩ - خم: جاز عن، في المصدر: قد حاد عن.

٢ ~ في المصدر: بها.

٣ - المجماء: مؤنث الأعجم أي البهيمة.

٤ - أندية: مجلس القوم الذي يجتمعون فيه.

٥ - في المصدر: في الاعتقاد و بحيث.

٦ - راجع: وشرح المقاصدة، ج ٢٢٢/٢، ط مصر.

و من المستغرب [الف - ٢٧] من إمام أحبارهم و حِبْر أثمتهم صاحب كتاب «الملل و النحل» محمّد بن عبدالكريم الشارستاني اذا نطقه الله الذي أنطق كلّ شيء حيث قال في مقدمات كتابه، «المقدّمة الثالثة في بيان أوّل شبهة وقعت في المخليفة و من مصدرها في الاوّل، و من مظهرها في الآخر؛ اعلم أنّ أوّل شبهة وقعت في المخليفة شبهة إبليس - عليه اللّعنة - و مصدرها استبداده بالرأى في مقابلة النصّ، و اختياره الهوى في معارضة الأمر، و استكباره بالمادّة الّتي خُلق منها - و هي النّار - على مادّة آدم - عليه السّبهم - و هي الطين. و انشعبت عن هذه الشبهة سبع شبهات، و سارت في المخليفة وسرّت في أذهان الناس حتّى صارت مذاهب بدعةٍ و ضلال، و تلك الشبهات مسطورة وسرّت في أذهان الناس حتّى صارت مذاهب بدعةٍ و ضلال، و تلك الشبهات مسطورة في شرح الأناجيل الاربعة: انجبل لوقا و مارقوس و يوحنّا و متّى، و مذكورة في التورات منفرقة على شكل المناظرة بينه و بين الملائكة بعد الأمر بالسجود و الامتناع منه. و ذكر متفرّقة على شكل المناظرة بينه و بين الملائكة بعد الأمر بالسجود و الامتناع منه. و ذكر متفرّقة على شكل المناظرة بينه و بين الملائكة بعد الأمر بالسجود و الامتناع منه. و ذكر متفرّقة على شكل المنافرة بينه من الشبهات في الير الأمم "».

و قال: «إنّها بالنسبة إلى أنواع المضلالات كالبذور، و ترجع جملتها إلى إنكار الأمر بعد الاعتراف بالحقّ، و إلى الجنوح إلى الهوى في مقابلة النصّ.» و ختم الكلام بقوله: «قال - عليه السّلام - جملة لتسلّكُنَ سُبُلُ الأَمم قبلكم حَذْوَ القُذَّةِ بالقُذَة و النعل بالنعل، حتّى لو دخلوا [ب - ٢٧] حُجر ضَبّ لدخلتموه.»

ثم قال: «المقدّمة الرابعة في بيان أوّل شبهة وقعت في المملّة الاسلامية وكيف انشعابها، و من مصدرها و من مظهرها؛ وكما قرّرنا أنّ الشبهات التي وقعت في آخر الزمان هي بعينها تلك الشبهات التي وقعت في أوّل الزمان كذلك؛ يمكن أن يُقرّر في كلّ

۱ – قد اشتهر الشهرستانيّ نسبة إلى وشهرستان، اصفهان، و الصحيح: الشارستانيّ نسبة إلى شارستان نيشابور! (منه).

۲ - والملل و النحل،، ج ۲۳/۱.

۳ - کذا.

٤ - الجنوح: الاقبال.

قال ابن الاثير في «النهاية (ج ٢٨/٤): «أى كما تقدر كل واحدة منهما على قدر صاحبتها تُقطع،
 ويُضرب مثلاً فلشيئين يستويان ولايتفاوتان». القدة: ريش السهم.

٦ - الضبّ: حيوان من الزحافات شبيه بالحرذون.

زمان نبیّ و دورکلّ صاحب ملَّة و شریعة؛ إنّ شبهات أمّنه فی آخر زمانه ناشئة من شبهات خُصماً ء أوّل زمانه من الكفّار و المنافقين ـ و اكثرها من المنافقين ـ و إن خفي عـلينا ذلك في الأمم السالفة لتمادي الزمان؛ فلم يخف من هذه الأمّة أنّ شبهاتها كلّها نشأت من شبهات منافقي زمن النبيّ ـ صلّى الله عليه و آله و سلّم ـ إذ لم يرضوا بحكمه فيماكان يأمر و ينهيء؛ و شرعوا فيما لامشرع فيه للفكر ولامَسْرى، و سألوا عمّا مُنعوا من الخوض فيه و السؤال عنه، و جادلوا بالباطل فيما لايجوز الجدال فيه؛ فهذا ماكان في زمانه \_ صلَّى الله عليه و آله و سلّم .. و هو على شوكته و قوّته و صحّة بدنه؛ و المنافقون يخادعون، فيظهرون الإسلام و يُبطِّنون النفاق، و إنَّما يظهر نفاقهم في كــل وقت بـالاعتراض عــلى حركات النبيّ \_ صلّى الله عليه و آله \_ و سكناته، فصارت الاعتراضات كالبذور، وظهرت منها الشبهاتُ كالزوع؛ فاوّل تنازع وقع في مرضه \_ صلّى الله عليه و آله و سلّم \_ فيما رواه الإمام [الف \_ ٢٨] أبو عبدالله محمّد بن اسماعيل البخاريّ بإسناده عن عبدالله بن عبّاس ـ رضى الله عنه ـ قال: لمّا اشتدّ بالنبئ مـرضه ألّـذي تـوفّىٰ فـيه، قـال: اثـتونى بـدوات وقرطاس '، أكتب لكم كتاباً لا تضلُّوا بعيدي، فقال عمر: إنَّ رسول الله \_ صلَّى الله عليه و آله و سلَّم ـ قد ْ غلبه الوجع، حسبنا كتاب اللَّه و كثَّر اللَّهُ أَنْقُطُ، فقال النبيّ ـ صلَّى اللَّهُ عليه و آله و سلّم ـ قوموا عنّي لاينبغي عندي التنازع. قال ابن عباس: الرزيّة كلّ الرزيّة ما حال بيننا وبين كتاب رسول الله ".» انتهى كلامه بالفاظه أ.

و في كلام إمامهم الأمدي أعلى مـضاهاة° ذلك. و نـحن نـقول: إنّ مـن تـلك الاعتراضات و الشبهات ما في صحيحي البخاري و مسلم و ساثر صحاحهم و أصولهم بما

١ - في البخاري: انتوني بكتاب.

٢ - «قَد» ليس في أصل المصدر،

۳ - راجع: «الصحیح» للبخاری، کتاب العلم، باب کتابة العلم، ج ۱۲۰/۱ ح ۱۱۲ و کتاب المرضیٰ و العلل، باب قول المریض ج ۲۲۵/۷ ح ۵۷۴ و أیضاً انظر:«السبعة من السلف»، ص ۴۹-۵۱ بمصادر عدیدة.
 ۴ «الملل و النحل»، ج ۲۰/۱.

٥ - المضاهاة: المشاكلة و المشابهة.

صدر عن عمر في صلح الحديبيّة أ، و ما صدر عنه في التمتّع في حجّة الوداع.

و روى البلاذري أنه لما قتل ذبيح الله الحسين بن على - عليه ماالسلام -، كتب عبدالله بن عمر إلى يزيد بن معوية، أمّا بعد فقد عظمت الرزيّة و جلّت المصيبة، و حدث في الاسلام حدث عظيم، ولا يوم كيوم الحسين - عليه السّلام - فكتب البه لا يزيد، أمّا بعد يا أحمق! فإنّا جثنا إلى بيوت مُنجّدة و فرُش مسهّدةٍ و وسائد المنضّدة، فقاتلنا عنها، فإن يكن الحقّ لغيرنا فأبوك أوّل من مسنّ هذا و ابترّ واستأثر [ب ـ ٢٨] بالحقّ على أهله لا ...

و من هنالک قبل قتل الحسين يوم السقيفة، و قبل بأسياف ذلک البغي أوّل سلّها أصبب عليٌ لابسيف ابن ملجم.

١ - انفصيل هذا المقال فليراجع: «السبعة من السلف»، ص ٢٩-١١٤.

٢ - خ: فكتب في جوابه.

٣ - المنجدة؛ المجربة.

٤ - الوسائد: جمع الوسادة أي المحَدّة.

٥ - ابتز: - منه الشيء أي استلبه بحيلة.

٦ - لم نعثر عليه في القسم المطبوع من وأنساب الأشواف.

٧ - راجع: والكشاف، سورة التحريم، ج ١٩٦٢-٥٦٢.

٨ - والتفسير الكبير ٥٠ ج ٣٠/٣٠.

و قال ثقة الإسلام أبوعلي الطبرسيّ من أصحابنا في تفسيرَيه «مجمع البيان» و «جوامع الجامع» [الف - ٢٩] ﴿ وَ إِذْ أَسَرَّ ٱلنَّبِيُّ إلى بَغْضِ أَزْوَاجِهِ حَسدِ بِثاً ﴾ «يعني حفصة، عن الزجاج قال: و لمّا حرّم مارية القبطيّة أخبر حفصة أنّه يملك من بعده أبوبكر و عمر.» ثمّ قال: «و قريب من ذلك ما رواه العيّاشي بإسناده عن عبدالله بن عطاء المكّي عن أبي جعفر - عليه السّلام - إلا أنّه زاد في ذلك أنّ كلّ واحدة منهما حدّثت أباها بذلك. «".

قلت: و من نوادر الغرائب أنّ في هذا الباب أفشت حفصة على رسول الله - صلّى الله عليه و آله الله عليه و آله الله عليه و آله عليه و آله و سلّم - سرّه في أمر مروان و بينه من الشجرة الملعونة الأمويّة على ما قد سبق، ثمّ إنّ من الطائف أسرار التنزيل الكريم قوله جلّ سلطانه ﴿إنْ تَتُوبًا﴾ خطاب لحفصة و عايشة على طريق الالتفات، ليكون أبلغ في معاتبتهما ؛ ﴿ فَقَدْ صَغَتْ قُلُومُكُمًا ﴾ مالت عن طريقة الإيمان.

و قرأ ابن مسعود فقد زاعت ﴿ وَ إِنْ تَظَاهَرا عَلَيْه ﴾ و إن تتعاونا على النبيّ ـ صلّى الله عليه الله عليه الله عليه ـ بـالاذاة ۚ و الإفراط فيما يسوءه و قُرئ تظاهرا و تنظاهرا و تظهّرا ﴿ فإنّ ٱللّٰه هُوَ مَوْلاًهُ ﴾ الذي يتولى حفظه و حياطته و نصرته ﴿ وَجِبْرِبِلُ ﴾ أيضاً معين له و ناصر [ب ـ ٢٩] يحفظه ﴿ وَ ضَالِحُ ٱلْمُؤْمِنِينَ ﴾ .

في «الكشّاف»: «عن ابن عباس لم أزل حريصاً على أن أسأل عمر بن خطاب عنهما حتّى حجّ، و حججتُ معه؛ فلمّاكان ببعض الطريق عدل و عدلت معه بالإدواة، فسكبت المآء على يده فتوضّاً، فقلت له: مَن المرأتان اللّـتان تـظاهرتا عـلى رسـول اللّـه فـقال ـ

۱ - التحريم، ۲.

٢- المجمع البيان، م ٢ ٣١٣ و اجوامع الجامع، ص.

٣ - الاذاة: يقال آذيت فلاناً تؤذيه أذيّة، و أذاة و أدى، ولانقل إيذاء، فإنّه غلط. ذكر ذلك أثمّة علوم اللسان و الحذّاق المراجيح - [كذا] - في العربية. (منه).

٤ - الإدواة: إناء صغير من الجلد.

عليهالسّلام \_ عجباً يا ابن عبّاس كانّه كره ما سالته عنه، ثمّ قال: هما حقصة و عايشة '.» وكذلك أورده البخاري في صحيحه '.

و في «مجمع البيان»: «وردت الرواية من الخاص و العام، أنّ المراد بصالح المؤمنين: أميرالمؤمنين على على عليه السّلام ، و هو قول مجاهد. و في كتاب «شواهد التنزيل » بالإسناد عن سدير الصيرفي عن أبي جعفر عليه السّلام .: «قال لقد عرّف رسول الله عليه و سلّم علياً عليه السّلام أصحابه مرّتين، أمّا مرة فحيث قال: «من الله عليه و سلّم علياً عليه الشلام أصحابه مرّتين، أمّا مرة فحيث قال: «من كنت مولاه فعلي مولاه»، و امّا الثانية: فحيث نزلت ﴿ فَإِنّ ٱللّه هُوَ مَوْلاهُ وَ جِبْرِبِلَ وَ صَالِحُ ٱلمُؤْمِنِينَ \* أخذ رسول الله عليه و آله و سلّم بيد علي فقال أيّها الناس هذا صالح المؤمينن».

و قالت أسماء بنت [الف \_ \* \* ] عبيس "سمعت النبيّ \_ صلّى الله عليه و آله و سلّم \_ يقول: «و صالح المؤمنين عليّ بن ابيطالب». ﴿ وَ ٱلْمَلاَتَكَةُ بَعْدَ ذَلِكَ ﴾ أى بعد الله و جبريل و صالح المؤمنين » ﴿ وَ طَهِيرٌ ﴾ أى فوج مظاهر له، كأنهم بد واحدة على من يعاديه، فهذا من الواحد الله يؤدّي معنى الجمع كقوله سبحانه: ﴿ وَ حَسُنَ أُولَنكَ وَفِيقًا ﴾ ثمّ إنّ الله سبحانه ضرب هنالك لهما مثلين في مطاوى ما تنضمتناه من أسرار البلاغة ما لايبلغه إحصاء الأنظار البالغة ».

و لقد صحّ في باب الحشر من مشكاتهم و من مصابيحهم و في مواضع و أبواب من صحيحي بخاريّهم و مسلمهم و في ساير صحاحهم و أصولهم عن ابن عبّاس \_ رضي

۱ - «الكشاف»، ج ۴/ ٥٦٦.

٢ - «الصحيح» للبخاري، كتاب التفسير، سورة التحريم، ج ١٣٣٦ - ١٣٣٩.

٣ - «شواهد التنزيل»، نج ٢٦٣/٢ ح ٩٩٦.

۴ - التحريم، ۴.

٥ - راجع بأشواهد التنزيل: ج ٢٥٧/٢-٢٥٦ ح ٩٨٦-٩٨٦.

٦ - التحريم، ٦.

٧- راجع: ومجمع البيان، ج ١٥/٥- ٣١٦.

٨ - التحريم، ٣.

٩ - النساء، ٦٩.

الله عنهما \_ عن النبي \_ صلّى الله عليه و آله و سلّم \_ إنّه قال لأصحابه: «انّكم محشورون حفاةً عراةً غرلاً اثم قرأ في كفا بُدَأْنا أوَّل خَلْق نُعبِدُهُ [وَعْداً عَلَيْناً] اِنَّاكُنّا فاعِلِمِنَ ﴾ ألاً و إنّ أوّل من بكى يوم القيامة ابراهيم، و إنّ ناساً من أصحابي، و يـوْخذ بـهم ذات السمال، فأقول: أصيحابي أصيحابي! فيقال: إنّك لاتدري ما أحدثوا بعدك! إنّهم لن يزالوا مرتدّين على أعقابهم مُذْ فارقتهم، فأقول [ب \_ ، ٣]كما قال العبد الصالح ﴿ وَكُنْتُ عَلَيْهِمْ شَهِبِداً فَادُمْتُ فِيهِمْ فَلَمّا تَوَقّيْتَنِي كُنْتَ أَنْتَ ٱلرَّقِيبَ عَلَيْهِمْ وَ أَنْتَ عَلَىٰ كُل شَيءٍ شَهِبِداً .

و من طريق آخر؛ «سيُجاء برجالٍ من أصحابي فيؤخذ بهم ذات الشمال، فأقول يا ربّ أصحابي! فيقول: إنّك لاندريما أحدثوا بعدك، إنّهم لايزالون مرتدّين على أعقابهم منذُ فارقْتَهم °».

و من طريق آخر: «يرد علىّ يوم القيامة رهطُّ من أصحابي فَيُحَلِّؤُون عن الحوض، يا ربّ أصحابي! فيقول: إنّك لاعلم لك بما أحدثوا بعدك! إنّهم ارتدّوا على أدبــارهـم القهقري "».

و من طريق آخر: «فيقال إنهم كانوا يمشون بعدك القهقرى ».

قال ابن الاثير في «النهاية»: «فيحلُّؤُونَ عَنْ الْحَوْضَ، أَى يَصَدُّونَ عَنَهُ وَ يَمَنَعُونَ مَنَ وروده^.» و قال: «يمشون بعدك القهقري، قال الأزهريّ معناه ارتداد عمّاكانوا عليه، و قد قهقر و تقهقر و القهقري مصدر. و منه قولهم رجع القهقري أي: رجع الرجوع الّـذي

١- غرلاً:غيرمختون،غملة:القلفةوالجلدةالتي تقطع فيالختان.والمرادهيهنا:انهميحشرونكما خلقوا.

٢ - الأنبياء، ١٠٤.

٣ - البائدة، ١١٨-١١٧.

۴ - راجع: «الصحيح» للبخاري كتاب الأنبياء، ج ١٥٠٨ ح ١٥٠٥ و «الصحيح» لمسلم، كتاب
 الجنة و صفة نعيمها، ج ١١٩٥/۴ و «مصابيح السنة»، ج ٣ ح ۴٢٨٧.

٥ - راجع: ﴿الصحيح؛، للبخاري، كتاب التفسير، سورة المائدة، ج ٢٩٠/٦ ح ١٠٥١ مع اختلاف

٦ - راجع: «الصحيح» للبخاري، الجزء الثامن، ص ١٢٠، ط مسر مكتبة عبدالحميد الحنفي،
 «العمدة»، ص ٤٦٨ نقلاً من «الجمع بين الصحيحين»، «جامع الاصول»، ج ١٢٢/١١.

٧ - راجع: المصدر الآتي.

٨- والنهاية ، ٢١١/١ ٩٢٠.

يُعرف بهذا الاسم: لأنه ضرب من الرجوع ٢٠٠٠.

و إذ قد استبان من تواتر هذه الأحاديث و تناقل هذه الأخبار أنّ أصحاب رسول الله عليه و آله و سلّم - تقهقروا و نكبوا عن السبيل من بعده، و تغلّبوا و استأثروا بالحق على أهله؛ فإذن قد استتب ما استصحّوه [الف - ٣١] و استثبتوا، و أطبقوا على روايته في مصابيحهم و مشكاتهم و صحيحيهم و سُننهم الأربعة و أصولهم الجامعة عن أبى سعيد الخدري - رضى الله عنه - قال: قال رسول الله - صلّى الله عليه و آله و سلّم -: ولتتبعّن سنن من قبلكم شبراً بشبر و ذراعاً بذراع، حتّى لو دخلوا حُجْرَ ضَبّ تَبِعتُموهم! قيل يا رسول الله! اليهود و النصارى؟ قال فَمَن؟ أو من طريق آخر إنه - صلّى الله عليه و آله و سلّم - قال: «ستحذو أمّني حَذْوَ بني إسرائيل حَذْوَ النعل بالنعل، و حَذْوَ القذّة بالقذّة، حتّى لو دخلوا حُجْر ضبّ لدخلوا فيه ".

و إذ قد اعتلىٰ عرش هذا المقام و بلغ بِناحقُّ الكلام ذروةً هذا السنام'، فلنرجع بإذن الله العزيز العليم إلى ما نحن في سبيله.

# اتحليل مسألة البداء <sub>ال</sub>ي

قال عروة الأسلام في الأولين و الآخرين، شيخ الدين و رئيس المحدّثين، أبوجعفر محمّد بن يعقوب بن اسحاق الكليني \_ رضوان الله تعالىٰ عليه \_ في جامعه «الكافي» باب البداء، و مخرّجه فيه سنة عشر حديثاً، و نحن سنخرج انشاءالله العزيز ورداً ممّا يسجب تخريجه أولاً، و من بعد ذلك نشرح ما خرّجه ثمّ نكّر، فنأتى بحق القول في شرح ما

۱ - «النهاية»؛ ج ۱۲۹/۴.

۲ - و لتفصيل مصادر هذا المبحث يراجع: «بحارالأنوار»، ج ۲۸/ ۲۲-۲۹، «جامع الأصول»، ج ۱۱/ ۱۲۰-۱۲۰ و «العمدة»، ص ۴٦٦-۴٦٨.

۳ - نکب: عدل و تنحّی.

۹ - راجع: «بحارالانوار»؛ ج ۲۰/۲۸ نقلاً من «جامع الاصول»؛ ج ۴۰۹/۱۰ «مشكاة المصابيح»؛
 ص ۴۵۸ ط حيدرآباد، «الصحيح» لمسلم، كتاب العلم ج ۴۰۵۴/۴ و «الطرائف»، ص ۳۸۰.

٥ - «بحارالأنوار»؛ ج ٢٨/٢٨ نقلاً من الترمذي، «جامع الأصول»، ج ٢٠٨/١٠.

٦ - السنام: حدبة في ظهر البعير.

خرّ جناه باذن الله سبحانه.

و هذا الباب لعظيم جدواه في مذهب المعرفة و منهل الايمان، قَمهن إِرَكْ فَ النظر في سبيل مغزاه، محقوق [ب - ٣١] ببسط القول في تحصيل معناه، ردًا على اليهود في استنكارهم كتاب المحو و الاثبات في الاحكام التكوينيّة، و جواز النسخ و التبديل في احكام التشريعيّة، و ذبّاً عن حريم الدين، و دفعاً لطوارق الشّك عن سبيله من اعتراض المخالفين؛ فَلْنَبْذُل فيه المجهود ابتغاءً لوجه الله الكريم، مستوفقين من المهيمن الفيّاض الحقي المبين.

فنقول البداء ممدود على وزن السمآء، و هو في اللّغة اسم لما ينشأ للمؤمن الرأى في أمر، و يظهر له من الصواب فيه، ولا يستعمل الفعل منه مفطوماً عن اللاّم الجارّة، وأصل ذلك من والبُدُّو، بمعنى الظهور؛ يقال: بدا الامر يبدو بُدُوّا أى ظهر؛ و بدا لفلان في هذا الأمر بداء، أى نشأ و تجدّد له فيه رأى جديد يستصوبه؛ و فعل فلان كذا ثمّ بدا له، أى تجدّد و حدث له رأى بخلافه، و هو ذو بدواتٍ بالتاء، قاله الجوهرى في والصحاح " والفيروز آباديّ في والقاموس أو صاحب والكشّاف، في وأساس البلاغة "، و ذو بدوانٍ بالنون، قاله ابن الاثير في والتهاية " لايزال يبدو له رأى جديد، و يظهر له أمر سانح، ولايلزم ان يكون ذلك البتّة عن ندامة و تندّم [الف - ٣٢] عمّا فعله، بل قَدْ و قَدْ، و ربّما و ربّما، اذ يصحّ أن تختلف المصالح والآراء بحسب اختلاف الأوقات و الآونة، فلا يلزم و ربّما أن لا يكون بداء الاّ بداء تندّم.

و أمّا بحسب الاصطلاّح فالبداء منزلته في التكوين منزلة النسخ في التشريع، فما في الأمر التشريعي و الأحكام التشريعيّة التكليفيّة والوضعية المتعلّقة بأفعال المكلّفين نسخ،

۱- قمين: جدير.

۲- رکض: حرکة.

٣ - وصحاح اللغة»، ج ١/٣٥٠.

۴ - «قاموس اللغة»، تج ١/٨.

٥ - «اساس البلاغة»، ص ٣٤.

٦ - «النهاية»؛ ج ١٠٤/١.

فهو أفي الأمر التكويني و الإفاضات التكوينيّة في المعلومات الكونيّة و المكوّنات الزمانية بداء؛ فالنسخ كأنّه بدء تشريعيّ، و البداء كأنّه نسخ تكوينيّ، ولأبداء في القضآء ولا بالنسبة الى جناب القدّوس الحقّ و المفارقات المحضة من ملائكته القدسيّة، ولأفي متن الدهر الّذي هو ظرف الحصول القارّ، و الثبات الباتّ، و وعاء نظام الوجود كلّه؛ انّما البدآء في القدر و في امتداد الزمان الذي هو أفق التقضّي و التبجدّد، و ظرف السبق البدآء في القدريج و التعاقب، و بالنسبة الى الكائنات الزمانيّة و الهويّات الهيولانيّة؛ واللحوق و التدريج و التعاقب، و بالنسبة الى الكائنات الزمانيّة و الهويّات الهيولانيّة؛ واللحملة بالنسبة إلى من في عالمي المكان و الزمان، و من في عوالم المادّة و أقاليم الطبيعة.

وكما حقيقة النسخ عند التحقيق انتهاء الحكم التشريعيّ و انقطاع استمراره لارفعه و ارتفاعه عن وعاء الواقع، فكذلك حقيقة البداء " عند الفحص البالغ و اللحاظ الغماير انبتات " استمرار الأمر التكوينيّ، و انتهاء اتّصال الافاضة و نـفاد تـمادي الفـيضان فـي

۱- کذا.

٣- انبتات: انقطاع.

٣- اعلم يا صاحب البصيرة و طالب الحقيقة، إن تخصيص البداء و حكمه على الوجه المقصود في المقام بصورة تحديد زمان الكون و التكوين و تخصيص وقت الافاضة من كون تعميمه بحيث يعم صورة المقام بصورة تحديد زمان الكون و التكوين و تخصيص وقت الافاضة من كون تعميمه بحيث يعم صورة ارتفاع بعد تقديره في اللوح و تصويره، و أن يكون حكمه و منزلته حكم النمخ الممعروف في الاحكام التشريعية و منزلته، محل خطر خطير، و محل حدر حدير، بل التحقيق بالعكس كما رآه طائفة من المحققين كأنه اولى و أقرب و أشبه و لعل البرهان تقوم عليه بعده، و ان تنزلنا عن هذا التخصيص فكان ذلك التعميم له محل وقيع و مجال وسيع و مشهد رفيع و منظر منيع.

فان الامر القدري و الحكم التكويني التدرّجي الواقع على حسب اختلاف القوئ و الاستعدادات طبيعية جارية على الممجرى الطبيعية و قد يرطبيعية غير جارية على مقتضى جريان الأمور الطبيعية و قد يجرى على مجرى العادة و مقتضى الطبيعية و قد يرتفع أثره بعد ثبته في دفتر اللوح القدري، و يمحى عن اللوح قبل وقوع أثره في العين و المخارج، و في عالم المادة المستعدة لوقوعه فيها على مجرى العادة الطبيعية لمعارضة سبب من الأسباب و الأمور الغير الطبيعية كصلة الرحم و التصدّق و الدعاء و التضرّع - مثلاً - الموجبة لطول العمر و ازدياده بعد ان استحق الشخص بموجب الأسباب و الأحوال الطبيعية بخلاف ذلك، و هذا أمر بدائي، العمر و ازدياده بعد ان استحق الشخص بموجب الأسباب و الأحوال الطبيعية بخلاف ذلك، في جملة الأمور البدائية علم عند ظهوره من الغيب و المعلوم قبل ظهوره كان خلاف ذلك، و قد كان ذلك في جملة الأمور البدائية المانعة عن وقوع خلافه من الأصل مع ثبت حكم خلافه في اللوح على مقتضى الاسباب الطبيعية، و المعدّات المانعة عن وقوع خلافه من الأصل مع ثبت حكم خلافه في اللوح على مقتضى الاسباب الطبيعية، و المعدّات العادية قبل ظهور أثر الحكم في العين و الخارج فارتفع أثره من كون أن يقع و يظهر في المادة، انصرم و انقطع العادية قبل ظهور أثر الحكم في العين و الخارج فارتفع أثره من كون أن يقع و يظهر في المادة، انصرم و انقطع مدّته كالنسخ في الأحكام العملية الشرعية التي يقع في بعض الأزمنة ثم تُنسخ، فافهم و اغتنم!. (نورى).

المجعول [ب \_ ٣٢] الكوني و المعلول الزماني، و مرجعه إلى تحديد زمان الكون و تخصيص وقت الافاضة بحسب اقتضاء الشرائط و المعدّات، و اختلاف القوابل والاستعدادات. لا أنه ارتفاع المعلول الكائن عن وقت كونه و بطلانه في حدّ حصوله؛ هذا على مذاق الحقّ و مشرب التحقيق.

و الصدوق ابوجعفر بن بابويه \_ رحمه الله تعالمي و رضى عنه \_ مسلكه في كتاب «التوحيد"، جعل النسخ من البداء، و هذا الاصطلاح ليس بمرضيّ عندي.

و أمّا علماء الجمهور فمحقّقوهم يصطلحون على تفسير البداء بالقضاء، فها ابن الاثير في «النهاية» أورد بعض أحاديث البدآء و فيه «بَداللّهِ عَنَّ وَ جَلَّ أَنْ يَبْتَلَيّهُم» شمّ شرحه، فقال يعلم و ذلك: «أى قضى بذلك و هو معنى البدآء ههنا لأنّ القضاء سابق، والبداء استصواب شيء عُلم بعد ان لم يُعلم، و ذلك على الله غير جائز. و منه الحديث: السلطان ذو عُدوانٍ و ذو بُدوانٍ، أى لا يزال يبدو له رائ جديد "، وكذلك في شروح الصحيحين.

و نمعن نقول لهذا وكيك جداً [الف - ٣٣]؛ لأنّ القضاء السابق متعلّق بكلّ شيء و ليس البداء في كلّ شيء، بل فيما يبدو ثانياً و يتجدُّد أخيراً. ولا يكون لأحد بداءً في لغة العرب حقيقةً، الا اذا ماكان بدوّه له على خلاف ما قدكان يحتسبه، كما قال عزّ من قائل في تنزيله الكريم: ﴿ وَ بَدالَهُمْ مِنَ ٱللّٰهِ هَا لَمْ يَكُونُوا يَحْتَسِبُون؟ ﴾.

### شکّ و تحقیق

عسيتم أن تنزعج أفتدتكم بما يتشكّك المتشكّكون، أنّ استناد المستغيّر بـما هــو متغيّر الى الثابت الحقّ من كلّ وجه، و التدريجيّ بما هو تدريجيّ الى القارّ المحض من

۱ – «التوحيد» للصدوق؛ ص ٣٣٥.

۲- والنهاية، لابن اثير، ج ١٠٩/١.

۳ - الزمر، ۴۷.

كلّ جهة، ممّا لايكاد يـتصحّح ' أصلاً، أليس الاسـتناد والفـيضان عـلى طِـباق التـأثير والافاضة!؟ فاذا استندت المتغيّرات الى القيّوم الحقّ على سبيل التدريج.

[1]: فامّا أن يكون التأثير و الافاضة عملى التمدريج، فميكون الممؤثّر الشفيض، تدريجيّ الصنع، زمانيّ الحقيقة؛ تغالىٰ عن ذلك قدّوسيته الحقّة.

 [۲]: أو دفعة واحدة، لاعلى التدريج؛ فيختلف الأثر الفائض عن نـحو التـأثير والافاضة.

و بالجملة المتعالي عن عالَمي الزمان و المكان، المستمجّد عن علائق المادّة وعوارض الطبيعة يمتنع أن يفعل شيئاً بعد شيء و أن يبدو له أمر [ب \_ ٣٣] غِبّ أمر. فلذلك ذهب النظام و بعض أصحابه من الدمة للي أنّ الله تعالى قد فرغ من الأمر. و ذهب النظام و بعض أصحابه من المعتزلة الى أنّه سبحانه أخرج جميع الموجودات من العدم إلى الوجود معاً، لابتقدّم وتأخر.

قال صاحب «الملل و النحل من مذهبه: «أنّ الله تعالى خلق الموجودات دفعة واحدة على ما هي [عليه] الآن معادن و نباتاً و حيواناً و انساناً»، و لم يتقدّم خلق آدم عليه السّلام على خلق أولاده [غير أنّ الله تعالى أكمن بعضها في بعض]، و التقدّم والتأخّر المما يقع في ظهورها [من مكانها] دون حدوثها و وجودها. و انّما أخذ هذه المقالة من أصحاب الكمون و الظهور من جملة الفلاسفة «أ.

فان أعضل بقولكم الأمر في هذا الشكّ، اعلموا أنّ الله سبحانه كما يتقدّس في ذاته و صفاته و شؤونه و أسمائه عن التدريج و التعاقب، اذ لايكون ذلك الآمن تلقاء الزمان الّذي هو ظرف المتغيّرات فكذلك هؤ متقدّس عن المعية الزمائيّة و الدفعة الآنية.

اذ ليس ذلك الأ من جهة الزمان و من جهة الآن الذي هو حدّ من حدود الزمان،

١-كذا، و هذه الصيغة لم تستعمل في لغة العرب قطّ.

٢ - المتمجّد: المتعظّم.

٣ - غِبْ: بعدُ.

۴ - «الملل و النحل»، ج ١، ص ٥٨. ط محمد بدران.

وهو بعلق مجده متعالى عن الزمان و الدهر، و أنّ الحركة ماهيتهاالتدريج و السيلان، والزمان حقيقته امتداد التقضّي و التجدّد، و هما باتصالهما موجوداً في الواقع بهويّة امتدادية غير قارّة، يمتنع بالنظر الى نفس ذاتها أن [الف - ٣٤] يجتمع جزءان من أجزائها، أو حدّان من حدودها في حدّ واحد، و الحوادث الزمانيّة متخصّص كلّ منها بحدّ بعينه من حدود ذلك الامتداد، لاستحقاق ماديّ و امكان استعداديّ، والله سبحانه هو الجاعل المخرج للمبدعات و الكائنات جميعاً من كتم العدم الصريح إلى الوجود في الدهر الذي هو وعآء الزمان؛ أمّا المبدعات ففي متن الدهر؛ و أمّا الكاينات فكلاً منها في وقت الذي هو حدّ من حدود الامتداد الزماني الواقع في متن الدهر.

كلَّ مبدع له ضربان من الحدوث الذاتي و الدهري؛ و كلّ كائن له انحاء الحدوث الثلاثة: الذاتي و الدهري و الزماني، جميعاً؛ ولا يتوهم في الدهر امتداد و سيلان و تَقَضّ و تجدد. و لولا الحركة و الزمان لم يكن يتصحّح حدوث زماني، و وجود مسبوق بعدم يوصف بالامتداد والاستمرار أصلاً؛ فالتسابقات و التعاقبات و التقدّمات و التأخّرات بين الزمانيات إنما هي بحسب امتداد الزمان و بقياس بعضها إلى بعض في ذلك الامتداد، لأبحسب متن الدهر، ولا بالنسبة الى من يتقدّس و يتعالى عن عالمي الزمان و المكان وهو بكلّ شيء مُحيط.

و هذه المفاحِص قد استبانت في [ب ـ ٣۴] حكمة مافوق الطبيعة، و نُحنُ قد أوفيناها حقَّها من البيان في صحفنا الحكميّة ولاسيّماكتاب «الايماضات و التشريقات» وكتاب «خلسة الملكوت».

فاذاً الثابتات و القارّات و المستغيّرات و المستجدّدات التندريجيّات و الدفعيّات والزمانيّات الغير المنطبقة على امتداد الزمان بقضّها" و قضيضها، \* و صغيرها و كمبيرها،

١- قوله: هبالامتداد والاستمرار ١١٠ الأولى تبديل هالاستمرار هبالتقضّي والسيلان التصرّمي افافهم. (فورى).

٢ - المفاحص: جمع مَفْحص: الموضع الذي تفحص القطاةُ الترابِّ عنه لتبيض فيه.

٣ - قضّ: صغار الحصى.

۴ - قضيض؛ جميع،

رطبها و يابسها، مجعولة الجاعل الحقّ و مخلوقة الخلاّق على الاطلاق. و ليس ابداعه وايجاده و صنعه و افاضته بشيء من الأشياء تدريجيّاً كما شاكلة الحركة القطعيّة و ما على سنّتها؛ ولا دفعيّاً كما الشأن في الآنيّات و الحصولات الآنيّة؛ ولأزمانيّاً حاصلاً في الزمان؛ لاعلى سبيل الانطباق عليه كما الأمر في الحركة التوسطيّة أو ما على شاكلتها؛ بل على نحو آخر وراء سبيل الوهم، متقدّس عن ذلك كلّه.

وكلّ ثابتٍ و قارّ و تدريجيّ و دفعيّ و زمانيّ حصوله في نفس الزمان من دون الانطباق عليه فهو من فيضه و صنعه و من تلقاء ايـجاده و افـاضته؛ فـايجاده و افـاضته للمفارقات المحضة و العقول القدسيّة من بعد العدم الصريح «ابداع»، و للأجرام السماويّة «اختراع»، و للكائنات المسبوقه بـالعدم المـمتدّ و المرهونه [الف ـ ٣٥] بـالامكان الاستعداديّ «تكوين».

و اذا دريت ذلك و تعرّفته انصرح لك أن قول اليهود قد فرغ من الأمر انماكان يعقل لوكان في اقليم الدهر، و في حريم جناب الربويية امتداد موهوم و حدود مفروضه، فيكون الصنع والايجاد في حد و الفراغ و التعطيل في ساير الحدود، و ذلك من اختلاف الاوهام السوداوية و تهويشات القرايح الظلمائية، انما الأمر هنالك على سنن الثبات الصراح و سنة الفعلية المحضة، فهناك أبدية الفيض و الصنع و دوام الفياضية و الفعالية، الصراح و سنة الفعلية المحضة، فهناك أبدية الفيض و الصنع و دوام الفياضية و الفعالية، من دون تصوّر فراغ و تعطيل، ولا توهم امتداد و سيّاليّة؛ والأشياء كلّها مخلوقه له، فائضة عنه جلّ سلطانه في الآزال والآباد على الاستمرار الدهريّ والاتصال الواقعيّ على سنة متعالية عن مسالك الأوهام، وراء الاستمرار السيّال والاتصال الاستدادي، ﴿ فَالَتُ مَنْهُوهُ يَذُالُهُ مَنْهُوطَتُانِ ﴾.

فأمّاكلام النظّام على ما نقله صاحب «الملل و النحل» فلوكان لم يعن بقوله «دفعة

۱ - قوله: «كما [الأمر] في الحركة التوسطيّة» غير مطابق و غير ملائم لمشربنا - مشرب اخوان الصفا - فانّها شأن دهريّ، مرتفع صقعه عن افق الزمان. (نورى)

۲- تھویشات: خُلط.

٣ - خ، مسلك.

۴ - آلمائدِة، ۹۴.

واحدة الدفعة الآنية و المرّة الزمانيّة ، بل كان يعنى بها المرّة الواحدة الدهريّ المضمّنة فيها المرّات الزمانيّة و الدفعات الآنيّة الى أقصى الأبد، وكان يقول: و التقدّم و التأخّر انما يقع في حدوثها الزمانيّ [ب - ٣٥] دون حدوثها الدهريّ، مكان قوله: «انّما يقع في ظهورها دون حدوثها و وجودها لكان قد أصاب مَحزّ الأمر و مفصل القول و مُرّا الحقّ و دُخلة الحكمة ، و لكان آخذاً مقالته من الحكماء المتالّهين، الراسخين في العلم ، دون الطبيعيّين من أصحاب القول بالكمون و البروز.

فاذاً قد بطل قول اليهود بالفراغ من الأمر، و انقلعت شجرة شبهة التعطيل من عرقها، و استنب استناد الزمانيّات من التدريجيّات و الدفعيّات. و الضرب الثالث منها الى صنعه و افاضته سبحانه من غير انثلام في حريم قدوسيّة الحقّة و طَوار محيطيّته المطلقة، ﴿ فَقُطِعَ فَا إِذْ ٱلْقَوْمِ الّذِينَ ظَلَمُوا والْحَمْدُ لِلّهِ رَبّ الْعَالَمِينَ ﴾.

## تذكرة و تكشاف

هل أنت مستذكر ما أسلفناه لك من قبل في شرح ما في الحديث عنهم صلوات الله و تسليماته على أرواحهم و أجسادهم، أنّه لابد [الف - ٣٦] في اطلاق الأسماء على الله جلّ و عزّ من الخروج من الحدّين حدّ التعطيل و حدّ التشبيه، و في طائفة من الروايات لابدّ أن تخرجه من حدّ الإبطال و من حدّ التشبيه من سبيل ثلاثة:

الأول: الله لمّاكان طباع الامكان الدّاتيّ هو العلة المُحوجة الى العلّة الجاعلة و رأس ماله و عرق شجرته الفاقة الصرفة الساذجة، المنْقرة الى الاستناد الى القيّوم الواجب

١ - محزِّ: موضع الحزِّ أي القطع.

۲ - فهذا منه - قدس سرّه - مآخوذ من قولهم «الحقّ مرّ»؛ فلا تغفل أو أمّا قوله: «دخلة» أى باطنها ولئها. فتأمّل (نورى).

٣ - خ: علم.

۴ - آستنت: استبان، وضع.

٥ - يعنى من الضرب الثالث: إلى)، الزمانيّات الغير المنطبقة على الزمان، كما سبق منه. و لكن الدهر عندنا أن إلزمانيّات مطلقاً انطباقيّة، بناءً على مشربنا من القول بالحركة الجوهرية. (نورى)

٦ - الأنمام، ٢٥٠.

بالذات، فيجب في مذهب العرفان أن يُستيقن أنّ كلّ ذات وكلّ كمال ذات وكلّ كمال ما لذات، وكلّ وجود وكلّ كمال وجود، وكلّ كمال ما لموجود، فهو مجعول الباري الخلاّق، و مفطور الفعّال الفاطر على الاطلاق؛ فما في عالم الامكان جميعاً صنع جوده وهبة رحمته. و من المستبين المنصرح أنه لايهب الكمالَ الفاصرُ عنه.

فاذن ليس لنا مجاز من وصفه سبحانه بصفات الكمال جملة، و اطلاق الأسماء المتعالية المجديّة و ألفاظ المتواطئة الكماليّة عليه جميعاً؛ و ذلك هو الخروج من حـدّ الابطال و التعطيل؛ و اذ من المعلوم بنّة أنّه جلّ سلطانه بحقيقته و انيّته و ذاته و صفاته متمجّد عن جميع ما عداه متقدّس عن سائر ما سواه، وكلّ ما في مُنّة العقول إدراكه، فانّه في الهبوط عن حريم جناب الربوبيّة بمراحل لايتناهي.

فمن الواجب المحتوم أن يعلم مع ذلك أنّ [ب - ٣٦]كلّ اسم يتعاطاه من تلك الأسماء القدسيّة وكلّ لفظة نستعملها من تلك الألفاظ الكماليّة في شيء من شؤونه وصفاته و جهاته و اعتباراته، لا يصحّ أن يكون هناك الأعلى سبيل آخر متقدّس متمجّد متعال عن سبيل المعني الذي نعقله و نتصوّره من ذلك الاسم و من تلك اللفظة و من أيّة لفظة استعملناها مكانها، فكلّ لفظة كماليّة فهي في صقع الربوبيّة بمعنى أقدس و أرفع ممّا في وسع ادراك العقول و الأوهام، وكلّ اسم قدسيّ لكمال حقيقي فهو له سبحانه بمعنى أعلى و أمجد من أن يعقل و يوصف، و البارئ الحقّ بحيث لا يناسبه ولا يشاكله ولا يضاهيه ولا يدانيه شيءٌ من الأشياء في انيّته و ذاته، ولا في شيء من أوصافه و حيثياته، حتّى اذا قلنا: وإنّه موجود، علمنا مع ذلك أنّ وجوده لاكوجود سائر ما دونه. و اذا قلنا: وانّه عالم، علمنا علمنا أنّه بمعنى أقدس و أعلى ممّا نعقله من الحيّ الذي هو دونه. و اذا قلنا: وانّه عالم، علمنا أنّه بمعنى أمجد و أسنى ممّا نعلمه من العالم الذي هو غيره.

وكذلك في سائر الأسماء العزّية الجلاليّة والألفاظ القدسيّة الكماليّة، فيجب أن يفرض على ذمم عقولنا فرضاً حاتماً أن يكون على أقصى العقل المستفاد في هذه المعرفة لايعزب عن بالنا أنّ المعاني الالهيّة الّتي نعبّر عنها بهذه الألفاظ العليا التمجيديّة و الأسماء الحسنى الآلهيّة، ليست هي الاّ بنوع أرفع و أعلى من كلّ ما في متّنا، و وسعنا أن نتصوّره [الف \_ ٣٧] \_ في قوّتنا \_ و ﴿ جُدْنا أَن نتعقّله، فهذا هو الخروج من حدّ التشبيه.

الثاني: ان كلّ ما هو من الكمال المطلق للموجود بما هو موجود من الأسماء والصفات يجب إثباته للموجود الحقّ الذي هو باري الوجود و فاطر الذوات و جاعل الموجودات على الاطلاق، و ذلك هو الخروج من حدّ الابطال و التعطيل، و يجب مع ذلك أن يُعْقل عقلاً مستفاداً أن كلّ اسم وصفة يثبت له سبحانه، فإنّه بحسب نفس مرتبة الذات و مصداقِه و مطابقِه بحثُ نفس الحقيقة، ولاكذلك الأمر فيما سواه أصلاً، فكلّ موجود دونه، فان أيّة صفة اثبت له، و أيّ اسم أجرى عليه وراء اسم ذاته، انما بتصحّح له ذلك، لابحسب نفس الذات، بل بحسب مرتبة متأخّرة عن مرتبة نفس الحقيقة، و باعتبار ذلك، لابحسب نفس الذات، بل بحسب مرتبة متأخّرة عن مرتبة نفس الحقيقة، و باعتبار حدّ التشبه.

الثالث: أنّ حيثيّة وجوب الذات و وجوب الوجود بالذات هي بعينها حيثيّة الوجوب الحق من كلّ وجه و الفعليّة المحضة من كلّ جهة، فجميع الحيثيّاتِ الكمالاتُ المطلقة، و قاطبة جهات الصفات الحقيقيّة مستحقة في هذه الحيثيّة الحقّة القيّوميّة الوجوبيّة، و هي بوحدتها الحقّة الحقيقيّة مستحقّه أسماء جهات المجد و الكمال واعتبارات حيثيّات العزّ و الجلال بأسرها، و هذا ما قد اقترّ في مقرّه في علم مافوق الطبيعة أنّ الواجب الوجود بالذّات واجب الوجود من جميع الجهات [ب - ٣٧] و ذلك هو الخروج من حدّ الابطال و التعطيل.

و اذ ذلك بالفحص البالغ و النظر الغائر مستوجب أن يكون جملة الاسمآء المختلفة التقديسية و التمجيدية و العقود الكمائية الايجابية و السلبية مطابقها و مصداقها، و ما بازائها جميعاً نفس الحيثية الواحدة الحقة القيومية الوجوبية بمرتبة ذاتها، و أسماء الصفات الحقيقية الكمائية مرجعها بأسرها هنالك إلى اسم الذات الواجبة الحقة القيومية بنفس مرتبتها، إذ هي بنفسها تستحق جملة تلك الأسماء و العقود بالذات حقيقةً لا بالعرض ولا بالمجاز؛ فالقيوم الواجب بالذات عقر مجده على جملة الأسماء الحسنى والأمثال العليا من حيث نفس مرتبة ذاته الأحدية من كل وجه و بحسب صرف حيثية

وحقيقته الصمدانيّة من كلّ جهة، لامن تلقآء حيثيّة مّا ورآء بحت الذات و صرف الحقيقة أصلاً، لاتقبيديّة ولاتعليليّة؛ اذ حيثيّة الوجوب الذانيّ بصرافة وحدتها الحقّة مَثابتها مَثابة جملة الحيثيّات الكمائيّة التمجيديّه و التقديسيّة الايجابيّة و السلبيّة، و ليس الأمر كذلك في شيء من سائر الحقايق.

فكل ذات من الذوات الجائزة وكل موجود من الموجودات الممكنة، فائه إنّما يستحقّ كلّ اسم من الأسماء المختلفة المفهومات من حيث حيثيّة خاصّة، لايصحّ بحسبها الا ذلك الاسم بخصوصه، ففي حقائق عالم الامكان لايتصحّح اسمان مختلفان بالمعنى بحسب جهة واحدة بخصوصها و لمرتبة متعيّنة [الف ـ ٣٨] بعينها و من تـلقاء حـيثيّة احديثة بصرافتها، فهذا هو الخروج من حدّ التشبيه ؟.

و ليعلم أنّ وجوب اعتبار الخروج من الحدّين هنالك ليس يتخصّص بالصفات الحقيقيّة، و أسماء الحقيقيّة، بل انه يعمّ اسم الذات و اسم الوجود و أسماء الصفات الحقيقيّة، و أسماء الصفات الاضافيّة و الاضافات المحضة و أسماء الأفعال جميعاً، فيجب في شريعة البرهان و دين العرفان اثبات الذات لله سبحانه خروجاً من حدّ الابطال و التعطيل، و معرفة انّ ذاته سبحانه أقدس و أعلى من مضاهاة الحقائق و مشابهة الذوات، فانّه جلّ سلطانه ينبوع

قوله الابتصحح، فيه ما فيه، السرّ فيه: هوكون الحقايق الوجوديه الجوازية بما هي وجودات بسيطة مطابقة المعاني و المفهومات الكماليّة بما هي عنوانات لكمالات الوجود لموجود بما هو موجود من جمهة واحدة، اذكل مرتبة كانت يكون بحسب نفس مرتبتها الوجوديّة و حقيقتها السوجوديّة مطابقة الصفات والجهات الكماليّة، كالموجوديّة و العالمية و المعلوميّة و الحيوة و غير ذلك. و مصداقها كما ينكشف عنه قوله تعالى ﴿ و إِنْ مِنْ شيءِ اللّا يُمتبّحُ بِحَمْدِهِ ﴾ [الاسراء/٤٤] الآية. (نورى).

٣- سرّ عدم الحاجة في ذلك الخروج إلى ما قرّره - قدّس الله روحـه السقدّس - هــو حــصول الخروج من حدّ النشبيه من مجرّد تحقيق البينونة و الصفة الّتي هي أتّم أنحاء البينونة لايبقى معها مجال توهم التشبيه و تصوّره، فضلاً عن تحققه سبب فيه. (نورى).

٣- لعمر الحبيب أنّ الخروج من حدّ التشبيه لاحاجة له الى ما قرّره - قدّس سره - من امتناع صدق
 اسمين مختلفين من جهة المعنى و المقهوم، كالموجود العالم في الذوات الجوازية من جهة واحدة، كما اشرنا
 اليه في الحاشية قبيل هذا. (نورى) .

الذوات و جاعل الحقايق و فعّال الماهيات خروجاً من حدّ التشبيه، وكذلك القول في الموجود و الشيئيّة افهو موجود لاكساير الموجودات، و شيءً لاكساير الأشياء، من تلقائه شيئيّة كلّ شيء و وجودكلّ موجود، وكذلك في الصفات الحقيقيّة على ما قد تعرّفت والاضافات أيضاً خارجة هنالك من حدّ الابطال و التعطيل، و لكن سنتها في عالم الربوبيّة على خلاف شاكلتها في عوالم الامكان.

ألم يُستبن في العلم الذي فوق الطبيعة أنّ ماهيات الجائزات مجعولة بالجمل البسيط، فكلّ ما هو جائز الذات فإنّه بنفس مرتبة ذاته و سنخ جـوهر حـقيقته مـجعول الجاعل الحق، و فعله و صنعه و فيضه و أثره الصادر عنه؛ إنَّ جاعل الذات والوجود يجب أن يكون ثابت الذات و الوجود في مرتبة ذات مجعولة و متقدّماً [ب ـ ٣٨] عليه تقدّماً بالماهيّة و تقدّماً بالذات بحسب مرتبة الوجود.

فاذاً كلّ من الجائزات تعرضه اضافة "المجعوليّة بالفعل بحسب مرتبة نفس الذات، و القيّوم الواجب بالذات أ ـ جلّ ذكره ـ انّما تعرضه أضافة الجاعليّة بالفعل، لابحسب مرتبة ذاتها المتقدّمة على مرتبة ذات مجعوله ، بل بحسب مرتبته المتأخّرة الّني هي مع مرتبة ذات المجعول.

١- خ: في الموجود و النشيئة.

٧ - خ: سننها.

٣ - خ: افاضة.

٩ - و الحقّ عندنا أنّ واجب الوجود للذات واجب الوجود من جميع الجهات كمالية حقيقية، كانت الجهات والصفات هو غير حقيقية كمالية فكلّ اعتبار من الاعتبارات محلّ اثبانه له تعالى بحسب ملاحظة نفس ذاته البحنة من حول حيثيته خارجة عن حيثية الذات الأحدية، لاتقبيدية ولاتعليلة كما تفرّر في محلّه. (نورى).

۵ - كأنّه غير ملائم لما تفدّم منه من تعميم حكم الخروج من الحدين و شموله لكلّ من الطائفتين من الطائفتين من الطائفتين من الطائفتين و الأسماء الحقيقية و الاضافيه مطلقاً، حتى الاضافات المحضة، كما صرّح به بفوله: و تتعلم أن وجوب اعتبار الخروج الى آخره. و الحقّ الحرى بالتصديق هو ذلك التعميم كما تقرّر في محلّه و التكليف هيهنا نوع مجال، لامجال منّا لبيانه و لكن فيه ما فيه (نورى).

٦ - خ: اقاضة.

٧-کذا.

و أيضاً أنّ الاضافات العارضة الذاته الحقّة الأحديّة عزّ سلطانه لاتكون متعاقبة الحصول شيئاً بعد شيء بالنسبة الى ذات المعروض، اذ ليس هناك من جهة ذاته الحقّة الآ الفعليّة المحضة من كلّ جهة؛ بل انّما لها التعاقب و التدريج بالنسبة بحسب النسبة الى ما اليه الاضافة. و أمّا الاضافات العارضة لما في عالم الامكان فعلى غير ذلك السبيل، فاذاً في اثبات الاضافات أيضاً خروجاً من حدّ التعطيل و من حدّ التشبيه من سبيلين.

وكذلك الأمر في أسماء الأفعال؟، فكما ذاته القيّوميّة لاتقاس بالحقائق و الذوات ولاشؤونه و صفاته بالعوارض و الصفات، و لا اضافات ذاته بالنسب و الاضافات، فكذلك أفعاله و افاضاته [الف \_ ٣] لاتقاس بالأفاعيل والتأثيرات، سبيل فعله سبحانه خارج من حدّ التعطيل و من حدّ التشبيه، ابداع ثابت و ايسجاد صربح و تكوين بات، لادفعيّ ولاتدريجيّ ولازمانيّ، اذ لاتعتوره الأزمنة و الآنات، ولاتعتريه الحدود و الآماد و الآجال و الاوقات، ولا هو كتأثيرات الطبايع، ولأكأفاعيل المسختارين من ذوى الهمامات و الارادات، و مشبّته جلّ سلطانه لأفعال العباد أيضاً بين أمرين ، خارج من حدّ

١- يشهد لما حققنا و أظهرنا من لزوم كون جسيع الصفات الغليا و الأسماء الحسنى حقيقية كانت، أو اضافية سلبية، أو ثبوتية واقعة صادقة على ذاته الحقة الاحدية بالنظر إلى مجرد ذاته بذاته، مع قطع النظر عن كل حيثية و جهة خارجة عن نفس ذاته الحقة تقييديّة كانت الحيثيته في الجهة، أو، تعليلية خارجية عينية كانت، أم اعتبارية افتزاعية؛ فانه لو ثبت لذاته الأحدية صفة من الصفات، و حكم بها عليه تعالى بالنظر الى كانت، أم اعتبارية مغائرة زائدة على ذاته الأقدس الأحدية، فيلزم أن تكون تلك الصفة بالنظر الى ذاته تعالى مع قطع النظر عن تلك الجهة الخارجة بالقوة و بالامكان، و يلزم من هيهنا نظر في جهة القوة و الخارجة الفاقة والى ذاته الأحدية الواجية من جميع الجهات، كما لايخفى. (نورى).

٣- هذا منه - قدس الله روحه المقدس - و ان كان منافياً لما قرّره في خصوص صفات الاضافية و به الاضافات الاضافية و الاضافات النماؤات النماؤات كما مرّ منه، لكنّه هو الصراح من الحق و القراح من الحق القراء من الصواب و هو فصل الخطاب، فعليك بالنزامه و حفظه في كل باب، فافهم! (نورى).

٣ - خ: اضافاته.

٣ - و لكن كلامنا هذا صعب مستصعب جدًّا لايحتمله الاّ مؤمن ممتحن. (نورى).

٥- و هذا منا لاينافي تنزيهه تعالى عن مشية القبائح و المعاصى بالذات؛ فان تبعثق مشبيته حقيقة بالشرور، إنّما هو بمقتضى صفة العدل و بالعرض، فافهم! (نورى).

أيضاً منه إ: حقّ معنى الأمر بين الأمرين هيهنا، هوكون منزلة مشية العبد في أفعاله الاختيارية من مشيته سبحانه و جلّ سلطانه، منزلة ظل الشيء و مثاله من ذلك الشيء ﴿الا إِنّه بِكُلِّ شَيءٍ محيط﴾ وجوداً و علماً وقدرةً و ارادةً إلى غير ذلك من الاعتبارات الصادقة الواقعية.

الجبر و من حدّ التفويض، و هو قدير على ما يشاء، فعّال لما يريدا، فهذا مرّ الحقّ في كنه هذه المسئلة ﴿ ٱلْحَمْدُ لِلّٰهِ الَّذِي هَذَانًا لِهٰذَا وَمَا كُنًّا لِنَهْتَدِيّ لَوْلًا أَنْ هَذَانًا ٱللّٰه ﴾ [.

### بسط و تحصيل

انما المنتزع منه، و مطابق الانتزاع للوجود المطلق الشامل الفطري التصوّر نفش ذات القيّوم الحقّ الواجب بالذات من دون حيثيّة مّا أصلاً، لأتقبيديّة ولا تعليليّة؛ اذ الوجود هو شرح الذات المتقرّرة و حكاية عن حقيّة الحقيقة، لاوصف عينيّ أو ذهمنيّ وراء نفس الذات المتقرّرة يقوم بها، فيصحّح انتزاع الموجوديّة. فاذا كانت الذات متقرّر بنفسها كانت الموجوديّة منتزعة لامحالة من كنه نفسها من غير حيثيّة وراء بحت الذات أصلاً؛ فالوجود هناك عين الذات، و العاقية نفس الإنّية.

و أمّا الذات الجائزة "فانٌ تقررها [ب - ٣٦] و حقيقتها من تلقاء الجاعل لا من حيث نفسها و بحسب جوهرها، فمطابق انتزاع الموجوديّة من الجائزات حيثيّة ارتباطها بالقيّوم الحقّ الواجب بالذاتي - جلّ ذكره - بالصدور عنه، و استنادها اليه بـالمجعوليّة لاحيثيّة جوهر الذات؛

فالعبد مختار في فعله حقيقةً، و في اختياره مقهور لامجبور، و بين المقهورية المقصودة لنا هيهنا وبين المعبورية المنظورة لنا، بون كالبون بين السماء و الارض؛ فان منزلة ظل الشيء عنه منزلة البائن من الشيء بمجرّد بينونة الحكم و الصفة لا البائن بينونة العزلة، كما في صورة الجبر المعروف، و سرّ الأمر فيما ظهرنا وأشرنا به، لأهل الاشارة هو ما قال قبلة الموحدين على - عليه السلام -: «توحيده تعييزه عن خلقه و حكم التعييز بينونة صفة لابينونة عزلة». (نورى)

١- اقتباس من سورة هود، ١٠٧: «انّ ربّك فعّال لما يريد».

٧- الاعراف، ٣٣.

٣- اعلم أن بناء قوله - قدّس سرّه - هذا على اصالة الماهية في باب الجعل و المجعولية و استقلالها فيهما، و بناء قولناكما أشرنا على اصالة الوجود و تابعية الماهية فيهما، وكلّ من الوجود و الماهية مجعول عندنا حقيقة، و لكن أحدهما و هو الماهية بوساطة الآخر. فتبصّر فإن فيه لجمعا بين الحقين، وكون الوجود اعتبارية بحتة كما هو توهم الصوفية كفر محض (نورى) اعتبارية بحتة كما هو توهم الصوفية كفر محض (نورى)
 ٣- لسائل أن يسأل هل يكون حيثية جوهر الذات المجمولة حيثية مفائرة بالذات و الحقيقة لحيثية الصدور و الاستناد و الفيضان و الارتباط، أولاً؛ بل المغايرة انّما هي بمجرّد المفهوم و المعنى الانتزاعي، فلو كانت المغائرة بالذات و الحقيقة، فيلزم حصول حيثيتين مغايرتين بالذات.

وليس سبيل الايجاد و الافاضة أن ينفصل من ذات المفيض الموجد شيء أو يتصل بذات المجعول الفائض أمر، بل سبيله أنه اذا احاط علم الجاعل الفيّاض بأن شيئاً مّا من الجائزات بحسب ذاته من خيرات نظام الوجود و منتظرات وجوده و مصحّحات مجعوليّنه حاصلة بالفعل، يترتّب على علمه و انبعث من ارادته في متن الواقع جوهر ذات ذلك الشيء، و صدرت عن فيّاضيّنه و فعّاليته نفس حقيقته و سنخ هويّته و ماهيته كما من باب ضرب الأمثال، و ان لم يكن على مضاهاة ومداناة و مشابهة و مناسبة.

اذا تأكّد شوق النفس المجرّدة الّتي لاسلطان لها على البدن و قواه الجسمانيّة الآ بالتدبير و الاستخدام، و بلغ في تأكّده في مرتبة الاجماع انبعث عنه اهـنزاز الأعـضاء، وترتّبت عليه حركة الأعضاء الأدويّة، وكما إذا ما بدأ جرم الشمس فاض عنها شعاع النور، وكما اذا ما دنت زجاجة زيت السراج من يبدر النار اشتعلت عنه الفتيلة.

والصدور، و أعني به الجعل والايجاد والافاضة يطلق في اصطلاح العــلـم و لغــة الحكمة على معان ثلاثة:

احديهما: فاتضة مجعولة مستنادة مرتبطة بالقاص إلى ذات الجاعل تعالى، و هو المستى بالوجود عندنا بالبرهان الباهر القاطع.

و الأخرى: الماهية التابعة في المجعولية، و الصادرة بـالعرض لا بـالذات جـملاً و صـدوراً تـبـعيّاً، مجعولية ظل الشيء بتبعيّته.

و لوكانت المغائرة و البينونة بينهما بمجرّد الاعتبارات التعلميّة الذهـنية، وكـانت الحــقيقة حـيثية واحدة، فلا يتوجّه ولايتصحّح قوله: «لاحيثية جوهر الذات» فانّ حيثية جوهر الذات هي بعينها تحت حيثية الاستناد و الصدور حقيقة، فلا نتصوّر لجوهر الذات و حقيقتها حيثية أخرى غير حيثية محوضة الاستناد والارتباط، و الارتباط مرتبطة الى ذات الجاعل المذوّت لجوهر ذات مجعولة جعلاً بسيطاً و تــذويتاً بــحتاً صرفاً، بارتباط زائد على حاقّ حقيقة الذات، مغائر لها بالذات.

فالحق الحقيق بالتحقيق والحرئ بالتصديق، هو القول بتركّب الأعيان الجوازيّة الموجودة المجعولة من الحيثيتين، حيثية الوجود الفائضة المجعولة أوّلاً و بالذات، و حيثية الماهية المجعولة الصادرة ثمانياً و بالعرض بنفس جعل حيثية الوجود، لابجعل مستأنف. فالجعل بسيط و المجعول بسيط من وجه. و فيه تركيب من وجه آخر. قال عزّ من قائل ﴿إِنَّهَا أَمْرَهُ إِذًا أَزَادَ شَيْئاً أَنْ يَقُولَ لَهُ كُنْ فَيَكُونُ ﴾ [يس/٨٢] فقوله: جعل ايجاد و تأثير و افاضة فائضة بالذات الذي يكون بقول «كن» هو العين الجوازي الذي يجب بإيجابه تعالى و يوجد بايجاده تعالى. (نورى)

۱ - خ: يتركّب.

٢ - بيدر: الموضع الذي يُجمع فيه الحصيد و يُداس.

أولها: الجاعليّة الاضافيّة المضائفة للمجعوليّة، والمتضائفتان حاصلتان معاً في مرتبة واحدة، و متأخّرتان [الف - ۴٠] معاً بحسب المرتبة عن مرتبتّى ذات الجاعل و ذات المجعول، فحقيقة الاضافة ليست إلاّ النسبة المتكرّرة على خلاف مطلق النسبة، اذ لا يعتبر فيها التكرّر، بل إنّها أعمّ و أوسع <sup>١</sup>.

و ثانيها: حيثيّة الجاعليّةالحقيقيّة الّتي هي مستتبعة ذات المجعول، و منها يسبعث جوهر ذاته، و ذلك كون الجاعل بحيث من تلقائه يجب، و عنه يصدر هذا المجعول بخصوصه، و هذه الجاعليّة الحقيقيّة مبدأ الجاعليّة الاضافيّة و متقدّمة عليها بمرتبتين، إذ هي ينبوع وجوب المجعول و فعليّته، و منبع تقرّره و وجوده، و هي من المراتب السابقة على جوهر ذاته.

و الجاعلية الاضافية فرع تحقق المضافين، و المراتب السابقة مفضلة معدودة، في كتابنا «الأفق المبين»، وهي مضاهية الجاعلية الاضافية في كونها واحدة اذاكان المجعول واحداً و متكثرة بحسب تكثر المجعولات، و في أنها أيضاً ليست عين ذات الجاعل الحق على الإطلاق، بل إنها أمر زائد على نفس ذاته - جل كبرياؤه - كما المجاعلية الاضافية إذ ليست هي من الكمال المطلق للوجود بما هو وجود، و من الصفات الحقيقية للموجود الحق من حيث هو موجود حتى يجب أن تكون هي عين حقيقة الفيوم الحق الواجب، الحق من حيث هو موجود حتى يجب أن تكون هي عين حقيقة الفيوم الحق الواجب، إلى حيث المجعول و خيريته لنظام الوجود، و تمام مناسبته و قسرب جوهره بنصاب كمال المحقيقة و قسط بهآء الانية من حريم الجناب القدّوسيّ القيّوميّ.

و ما قاله حامل عرش العلم و التحصيل في «شرح الاشارات» حيث قال: الصدور

۱ - خ: اسع،

٢- هذا هو الحق الذي لايأتيه الباطل من بين يديه ولا من خلفه، تنزيل من ربّ العالمين، كما قال عز من قائل: ﴿إِنّها أمره اذا أراد شَيْئاً أن يقول له كُنْ فَيَكُون﴾ [يس/٨٢] و تلك الجاعليّة الحقيقيّة ان هي الأقول «كُن» الذي هو أمره تعالى، و هو فيضه المقدّس المُستى بالنور المحمّدي، الساري في السماوات والأرضين، و هوالحقيقة المحمّديّة التي هي حقيقة الحقائل الأشياء كلّها، و هي الفائضة أوّلاً و بالذات عن حضرة الذات الأحدية الأقدس، ثمّ خلفت الأشياء بها. (النوري).

يطلق على معنيين:

أحدهما: أمر اضافيّ يعرض للعلّة و المعلول من حيث يكونان معاً، وكلامنا ليس فيه.

والثانى: كون العلّة بحيث يصدر عنها المعلول، و هو بهذا المعني متقدّم على المعلول، ثمّ على الاضافة العارضة لهما؛ وكلامنا فيه. و هو أمر واحد ان كان المعلول واحداً، و ذلك الأمر قد يكون هو ذات العلّة بعينها ان كانت العلّة علّة لذاتها، و قد يكون حالةً تعرض لها ان كانت علّة لا لذاتها، بل بحسب حالة أخرى. أمّا اذا كان المعلول فوق واحد ـ فلا محالة يكون ذلك الأمر مختلفاً، و يلزم منه التكثّر في ذات العلّة ـ فليس بوزين في ميزان [الف - ٢١] التفتيش الغائص ولابمُعابر بمعيار الفحص البالغ.

آليس امكان ذات المعلول من المراتب المتقدّمة على هذه العلّية الحقيقيّة الغير الاضافيّة، و ليس هو بمتقدّم على مرتبة ذات العلّة بماهي هي بتّة!؟ وكون العلّة علّة لذاتها انما يستلزم أن يكون ايجاد هذا المعلول لا أن يكون هو نفس مرتبة ذات العلّة بعينها بماهي هي و افاضة المعلول الأوّل بخصوصه ليست هي الكمال المطلق حتّى تكون عين مرتبة ذات الجاعل الحقّى؟

و القيّوم الواجب بالذات متعالى الذات بوحدته الحقّة عن الوحدة العدديّة على ما هو المنصرح لأولى العقل الصّراح، و وحدة افاضة المعلول الأوّل عدديّة كما وحدة المعلول الأوّل عدديّة كما وحدة المعلول الأوّل و على وفقها، فالجاعليّة بهذا المعنى هي الّتي عبّر «القرآن الكريم» عنها الأمر و قول كن ﴿ إِنَّهَا أَمْرُهُ إِذَا أَرَادَ شَيْئًا أَنْ يَقُولَ لَهُ كُنْ فَيَكُونُ ﴾ و عالم المفارقات الما

۱- هذا محل كلام، لايسع المجال هيهنا لبيانه. و نفس المعلول الأوّل المستى بعقل الكلّ كون وحدته عدديّة غير مسلم، كيف لا!؟ و أنّه الكل في الكلّ، فاحسن التأمّل! (نورى).

٣- لايخفي أنّ الجاعليّة الحقيقيّة الأمرية المعبّر عنها بقوله «كن» واحدة بالذات، متكثّرة بتبعية تكثّر المتعلّقات، و ليست يحسب تجوهر ذاتها و قوام نفسها متكثّرة، بل واحدة كما قال تعالى: ﴿وَسَا أَشَرُنَا إِلاَ وَاحِدَةً﴾ [القمر/٥٠]كيف لا، و هى الفائض الصادر أوّلاً و بالذات عن حضرة الذات الأحدية؟!

و لقد تقرّر بالبرهان الباهر «أنّ الواحد لايصدر عنه الا الواحد؛ فهى واحدة بالوحدة الحقة الظليّة، أو منزلتها من حضرة الذات الأحدية منزلة الظلّ و الصورة، فالوحدة الحقة الغير العددية لها مرتبتان مترتبتان. أوّلُها: مرتبة كنه حضرة الذات الأقدس.

سمّى عالم الأمر لمكانة وجوده بمحوضة الامر الآلهيّ، و قول «كن» من دون مادّةٍ هي الحامل لجوهر الذات، و امكانه الاستعدادي، و استعداد هو المستدعي لجريان الافاضة وفعلية التقرّر.

و ثالثها: الجاعلية الحقّة ألتّي هي كمال مطلب للوجود بما هو وجود، و هي عين مرتبة ذات الموجود الحقّ عزّ مجده، و ذلك كونه سبحانه في مرتبة ذاته بحيث تجب وتصدر عنه خيرات نظام الوجود على الاطلاق، و تفيض عنه كلّ وجود [ب - ٢١] وكلّ كمال وجود وكلّ كمال لموجود.

فالجاعليّة بهذا المعني مبدأ للجاعليّة بالمعنى الثاني، كما تلك مبدأ لجوهر ذات المجعول، ثمّ للجاعليّة الاضافيّة و ليست بمتاخّرة في المرتبة عن إمكان ذات المجعول تأخّراً بالذات، كما تلك متأخّرة عنه و وجوب ذات المجعول بعينه من تلقاء الجاعليّة الحقيقية وجوب سابق، فالشيء ما لم يجب لم يتقرّر، و ما لم يجب لم يوجد. ثمّ اذا ما وقع في دائرة الفعلية لزمه وجوب لاحق يعرضه و يقال له الضرورة بشرط المحمول، ولا يكون عقد فعليّ منسلخاً عنه أصلاً، وفكل ممكن محفوف بوجوبين سابق ولاحق، والجاعليّات الحقيقيّة المتكثّرة التي هي بازاء خصوصيّات هويّات المجعولات المختلفة تنزّلات و تجليّات للجاعليّة الواحدة الحقّة التي هي عين ذات الجاعل الحقّ على الاطلاق، و بالاضافة الى جميع المجعولات و المعلولات على قياس واحد و نسبة واحدة.

### تفصلة فيها تبصرة

فاعلمن أنَّ مطلق التاثير و هو عبارة عن الجعل و الايجاد و الافاضة عند الراسخين

والثانية: مرتبة تلك الجاعلية الحقيقة الأمرية:

والقول بكونها واحدة بالعدد على خلاف ما اخترنا[ه] مختلِّ الاساس. (نورى)

۳- س ، ۲۸

٩- فالجاعلية الحقيقية المسماة بالنور المحمدى (ص) الفايضُ أوّلاً وبالذات عن حسفرة الذات الأحدية، كما أنّها البجاد و إفاضة لوجود الأشياء، فهو كلّ البجاب مسابق على وجودها، و هي وجود الأشياء وصدق البجادها في وجه، وكذلك في باب الوجود و الايجاب، فلا تغفل! (نورى).

في العلم و الآلهيّين من حكماء الحكمة اليمانية <sup>ا</sup> و فلاسفة الفلسفة اليونانيّة عـلى أنـواع أربعة: ابداع و اختراع و صنع و تكوين.

الابـداع و الاخــتراع مــتعلّقان بـالحوادث الدهــريّة التــي لهــا الـحــدوث الذاتــي والحدوث الدهري [الف \_ ۴۲].

و الصنع و التكوين يتعلّقان ً بالحوادث الزمانيّة الّتي لها انحاّء الحــدوث الثــلاثة جميعاً.

فالابداع: جعل جوهر الماهية و تأسيس أيس الذات من كتم الليس المطلق الذاتي و إخراجه من جوّ العدم الصريح الدهريّ من غير سبق مادّة و مدّة أصلاً، لاسبقاً بالزمان، ولاسبقاً بالدهر، ولاسبقاً بالذات، ولا يكون ذلك الآفي القدسيّات الّتي هي مفارقات المادّة و علايقها على الجملة رأساً؛ و أحقّ المبدّعات بالمبدعيّة الصادر الأوّل، و هو الجوهر العقلي المحض الذي ليس هو مسبوق الذات ولامتعلّق الوجود بشيء وراء بحت الذات القيّوم الحقّ الجاعل على الإطلاق.

و الأبرقلسيون والارسطاطاليسيّون من المشّائين الذاهبون الى قِدم المبدعات لا يتصحّح عندهم السبق الدهرى للعدم الصريح مع الابداع؛ و انّما عندهم سبق الليس المطلق على أيس المبدعات في الدهر؛ السبق بالذات لاغير. وليس الابداع على ما يزعمون الا تأييس الأيس من الليس المطلق بحسب الحدوث الذاتي فقط.

۱- «الحكمة اليمانية»: هي الحكمة المحمديّة المنسوبة الى اليمن، و سر ذلك الانتساب هو كون نفس الرحمن المستي بالحقيقة المحمديّة و النور المحمدي يمانياً، فلا تنقل! (نوري)
 ۲- خ: متعلّقان.

<sup>&</sup>quot;" الجوهر العقلي المحض، المستى بعالم الجبروت الكلّي الآلهي، و هو الدهر الأيمن مسبوق الوجود عندنا و عند إخواننا الراسخين بكلمة ٥ كن» المستى بالابداع المسبوق بصرف الذات الأقدس تعالى، فللذات الأقدس تعالى تقدَّم على ذلك النور الجوهري، و بجوهر النوري المستى بالركن الأبيض من العرش بسرتبتين، و هو النور المحمدية أيضاً، و السابق عليه بعد حضرة الذات الأقدس تعالى عن النور المحمدي المسلق المنزة عن النلون المحمدية المنابع بلون باقي الألوان - و اللون هيهنا كناية عن تعيّنات صاهيات الاشياء المحوازية " و عالم النور المحمدي " صلى الله عليه - هو عالم البرزخ بين الوجوب و الامكان و القدم والمحدثان، و في هيهنا تقدّم الحقيقة المحمدية المطلقة على كلية عالم الإمكان. (نورى)

و رهط منهم يخصّون الابداع بالعقل الاوّل، اذ لايتقدّم عليه تقدُّماً بـالذّات، الآ ذات مُبدعه القيّوم جلّ ذكره، فهو الّذي [ب ـ ۴۲] قد أيّسه و أخرجه مبدّعه المحتى من الليس المطلق دون ما بعده من العقول في السلسلة الطوليّة لسبق المتوسّط عـليه و ان لم يكن المادة. و هذا المسلك في الاصطلاح منقول الشفاء الآلهيّات و مسـلوك بالاشارات، في النمط السادس".

والاختواع: جعل جوهر الذات و اخراج إنّ الحقيقة و أيسها من جـوف اللـيسيّة الذاتية و جوّ العدم الصريح الدهريّ مع سبق المادّة، سبقاً بالذات لاغير، من غير سبق مدّة بشيء من أنواع السبق أصلاً؛ و انّما ذلك في الفلكيّات وكلّيات بسايط العناصر.

و من ذهب وهمه الى القدم اعتبر فيه الإخراج من الليس الذاتي مع سبق المادّة بالذات من غير المسبوقيّة بعدم صريح دهري، و الذاهب الى التخصيص، منهم يعتبر فيه التأسيس من اللّيس مع سبق الجوهر المفارق المتوسّط بالذات من غير مسبوقيّة بمادّة ومدّة، و يقول ساير العقول بعد الصادر الاوّل مخترعات لامبدعات.

والصنع: المتعلّق بالحوادث الكونيّة الزمانيّة، هو جعل جوهر الذات الكائنة الحادثة، و اخراج نفس هويّتها في متن الواقع من جوّ الليس بحسب الحدوث الذاتي، ومن كتم العدم الصريح بحسب الحدوث الدهري مسبوقاً بالمادّة مسبوقيّة بالطبع.

و التكوين: اخراج هويّة الحادث الكونيّ الكيانيّ من امتداد العدم، و ايقاع وجوده [الف ـ ٣٣] المكوّن في عـضّة مـن الزمـان مسـبوقاً بـوجود مـادّته الحـاملة لامكـانه الاستعدادي، و بزمان عدمه المستمرّ مسبوقيّة زمانيّةً.

إ - والشفاء، المقالة الثانية، الفصل الثالث، ص ٣٢٢.

٢ - وشرح الاشارات، ج ٣ / ٢٥٤.

٣ - سرّ عدم العنافات: القدمة الزمانية عندهم سبق الليس المطلق المسمى بالليس الذاتى هو كون سبق الليس المعبّر عنه بالامكان الذاتى فى ظرف التعمّل الذهني، لا في متن الدهر الواقع. (نورى).

٣ - أي: تخصيص الابداع بالعقل الأوّل(نوري).

۵ - التقدّم بالطبع هیهنا من کون التقدّم بالزمان غیر موجّهة؛ اللهم الآ بضرب من الاعتبار، کما ذهب الیه فریق و هو الموجّه عندنا. (نوری)

و انّ فريقاً يعتبرون انواع الجعل و الايجاد على ضروب ثلاثة، و يجعلون الصنع والتكوين نوعاً واحداً متعلّقاً بالحوادث الزمانيّة باعتبارين مختلفين صنعاً بحسب اعتبار الحدوث الزمانيّ. و نحن في «الصحيفة المملكوتيّة» و في «تقويم الايمان» و في «الرواشح السماويّة "، آثرنا طريق النثليث، و جعلنا الاحداث مستوعباً للأنواع الثلاثة؛ و قلنا: مطلق الجعل و الافاضة إمّا احداث دهريّ و هو ينقسم إلى الإبداع و الاختراع؛ و إمّا احداث زمانيّ و هو التكوين [والصنع]، والصنع تارةً ينقسم إلى الإبداع و الاجتراع؛ و إمّا احداث و تارةً يختص بالتكوين، و لكن باعتبار يقابل التكوين، فيشمل الابداع و الاختراع؛ و تارةً يختص بالتكوين، و لكن باعتبار الإحداث في الدهر لابحسب الإيقاع في الزمان. و أفضل الأنواع: الابداع، و أفضل الإبداعات: إبداع الصادر الأوّل.

و في طريق التثليث مسلك آخر، هو مسلوك النمط الخامس من «الاشارات" « لشريكنا السالف، حيث جعل الأنواع الثلاثة ابداعاً و تكويناً و احداثاً، و الاحداث افاضة الوجود الزماني مسبوقاً بالزمان؛ و التكوين إفاضة الوجود المادي مسبوقاً بالمادة بالذات لابالزمان، فكلٌ منهما يقابل الابداع من وجه، و هو متقدّم عليهما؛ اذ لا يتصحّح حصول [ب \_ ٣٣] المادة بالتكوين ولاحصول الزمان بالاحداث، و الآلزم أن يكون للمادة الأولى مادة و للزمان زمان فالتكوين و الاحداث مترتبان على الابداع، و الابداع هو الأعلى منهما رتبةً و الأقدم حصولاً و الأقرب نسبةً بالقياس الى جاعل كل شيء على الاطلاق.

و لكنّه قد خولف ذلك في الرسالة «النيروزيّة» ذهاباً الى مـذهب التربيع فـي الأقسام حيث قال فيها بهذه العبارة: «موجِد الوجود هو مُبدِع المبدّعات و مُنشي الكلّ، وهو ذات لايمكن أن يكون متكثّراً أو متغيّراً أو متحيّراً أو متقوّماً بسبب في ذاته أو مباين

١ - هذا هو الحقّ الذي يجب أن يصدّق به عندنا. (نورى)

٣- راجع: «الرواشح السماوية»، الطبع الحجرى، ص ١٣-١٦.

٣ - وشرح الأشارات، ج ٣ / ١٧.

۴ - خ: متجزئاً.

لذاته، ولايمكن أن يكون وجود، في مرتبة وجوده، فضلاً عن أن يكون فوقه، ولا وجودً غيره ليس هو المفيد ايّاه و قوامّه، فضلاً عن أن يكون مستفيداً عن وجودٍ غيره وجودَه؛ بل هو ذات هو الوجود المحض و الحق المحض و الوجود المحض و العلم المحض و القدرة المحضة و الحيوة المحضة من غير أن يُدَلَّ بكلِّ واحد من هذه [الف \_ ۴۴] الألفاظ على معني مفرد على حدةٍ؛ بل المفهوم منها عند الحكماء معنى واحد وذات واحدة، ولا يمكن أن يكون له مادّة أ، أو يخالطه ما بالقوّة، أو يتأخّر عنه "شيء من أوصاف جلالته ذاتياً أو فعليّاً.

و أوَّل ما يُبْدَع عنه عالم العقل و هو جملةٌ تشتمل على عدَّة من الموجودات، قائمة بلا موادّ، خالية عن القوّة و الاستعداد، عقول ظاهرة و صور باهرة ليس في طباعها أن تتغيّر أو تتكثّر أو تتحيّز، كلِّها مشتاق الى الأوّل و الاقتداء به و الاظهار لأمره، واقف من قربه، والالتذاد بالقرب العقليّ منه سرمة الدهر على نسبة واحدة.

ثمّ العالم النفسي، و هو مشتمل على جملة كثيرة من ذوات معقولة، ليست مفارقة الموادّ كلّ المفارقة، بل هي ملابستها نوعاً من الملابسة، و موادّها موادّ ثنابتة سماويّة، فلذلك هي أفضل الصور الماديّة و هي مديّرات الأجرام الفلكية و بوساطتها للعنصرية، ولها في طباعها نوع من التغيّر و نوع من التكثّر لاعلى الاطلاق؛ وكلّها عشّاق للعالم العقليّ، لكلّ عدة [ب ـ ۴۴] مرتبطة في جملة منها ارتباط بواحد من العقول المترتّبة،

١ - خ ل: و من الكلِّ.

٢ - خ ل: في مادّة.

٣ - خ ل: عند.

۴ - خ ل: جملةً مشتمل.

۵ - خ ل: طاهر ت.

٦- خ ل: عشاق للأول و للاقتداء به.

٧- خ ل: و ملتذً.

٨ - خ ل: بشتمل.

٩- خ ل: مشتاق.

فهو عامل على المثال الكلّي المرتسم في ذات مبداه، المفارق مستفاداً من ذات الاوّل ا الحقّ.

ثمّ عالم الطبيعة، و يشتمل على قوى سارية في الأجسام ملابسة للمادّة على التمام، تفعل فيها الحركات و السكونات٬ الذاتية، و تربي٬ عليها الكمالات٬ الجوهريّة على سبيل التسخير، فهذه القوى كلّها فعّال.

و بعدها العالم الجسماني، و هو ينقسم إلى اثيريّ و عنصريّ، و خاصيّة الأثيريّ استدارة الشكل و الحركة، و استغراق الصورة للـمادّة، و خـلق الجـوهر عـن المـضادّة، وخاصيّة العنصريّ التهيّوء للأشكال المختلفة و الأحوال المتغايرة.

و انقسام المادّة بين الصورتين المتضادتين ايهما كانت بالفعل كانت الأخرى بالقوة، و ليس وجود احديهما لها وجوداً سرمديّاً، بل وجوداً زمانيّاً، و مباديه الفعّالة فيه من القوى السماويّة بتوسّط الحركات و يُشبق كمالَه الأخير أبداً ما بالقوّة، و يكون ما هو أوّل فيه بالطبع آخراً في الشرف و الفضل، و لكلّ واحد من القوى المذكورة [الف - 4] اعتبار بذاته و اعتبار بالاضافة الى تاليه الكائن عنه، و نسبة الثواني محلّها الى الأوّل بحسب الشركة نسبة الابداع. و أمّا على التفصيل فتَخَلَّ العقل نسبة الابداع.

ثمّ اذا قام متوسّطا بينه و بين الثوالث صار له نسبة الأمر و اندرج فيه معه النفس، ثمّ

١ - خ ل: عاقل.

٢ - خ ل: السكنات.

٣- خ ل: ترقى.

۴ - خ ل: كلمات.

٥ - خ ل: العنباستين.

٦- خ ل: أيتهما.

٧- خ ل: واحدة.

٨- والثوانى: العقول الفقالة الكليّة الفيّاضة، ثمّ العقول المدبّرة النفسانيّة المسماة بالنوعات و الانواع،
 ثمّ الطبائع عند الشيخ. و أمّا عند الصوفية فالتاليات لعالم العقول المدبّرات هي الأنفس الملكونية المثاليّة، ثمّ
 عالم الطبائع ثم عالم الأجسام العلويّة، ثم السفليّة. (نورى)

٩- خ ل: التوالي.

كان بعده نسبة الخلق و الأمور العنصريّة بما هي كائنة فاسدة نسبةُ التكوين. و الابــداع ا يختصّ بالعقل، و الأمر يُفيض منه الى النفس، والخلق يختصّ بالموجودات الطبيعيّة ويعمّ جميعها، و التكوين يختصّ بالكاينة الفاسدة منها.

و اذاكانت الموجودات بالقسمة الكلّيّة إمّا روحانيّة و امّا جسمانيّة. فالنسبة الكلّيّة للمبدأ الحقّ اليها' أنّه الّذي له الخلق و الأمر، فالأمر متعلّق بكــلّ ذى ادراك، و الخــلق متعلّق بكلّ ذى تسخير، و هذا هو غرضنا فى الفصل الأوّل» انتهى كلامه".

و له في فصلين بعد هذا الفصل في تحقيق حقائق الحروف و الخوض في أسرار مقطّعات [ب ـ ٣٥] القرآن فحص موفور و سعى مشكور قد أوردنــا ذلك فــي «الجذوات و المواقيــت» و في «تأويل المقطّعات»، و نقدناه نقداً، و بسطنا حتَّى القول فيه سطاً.

#### استيقاظ

فإذن أمر الافاضة من الفتاض الحق على الاطلاق بالنسبة الى شخصية النظام الجملي لجملة الموجودات بأسرها. و تعالم الوجود كلّه ابداع، و كذا بالنسبة الى عالم العقول المحضة ابداع و بالنسبة الى عالم المجرّدات . و هو مجموع العالم العقليّ و العالم النفسي ـ أمر، و بالنسبة الى عموم عالم الجسمانيّات خلق و بالنسبة الى كيانيات الكائنة الفاسدة بما هي كائنة فاسدة على التخصيص.

و من سبيل آخر الأمر الآلهي و النفس الرّحماني المعبّر عنه بقول «كن» في عالم

١ - فالابداع هو أمر الله المتوجّه الى العقل الكلّي القلمي، و الامر هو أمر الله المتوجّه بتوسط العقل القلمي الى لوح النفوس الكلية و صورها العقلية التي هي العقول المدبّرة و الجواهر الروحية الكلية المتعلّل كلّ منها بنوع من الأنواع الخلقية، علوية أو سفلية. و الأمر المتوجّه بتوسط هذه العقول المدبّرة هو الخلق أو الصنع المتعلّق بالموجودات الطبيعيّة مطلقاً، و الأمر المتوجّه الى المواد المستعدة يكون بعد أن لم يكن و هو خاصيّة العنص بات. (نورى)

٢ - خ ل: الى المبدأ الحقّ الأوّل لها.

٣ - ﴿ رَسَالُهُ النَّيْرُوزَيَّةُ ﴾؛ ص ٩٣، ذيل مجموعة ﴿ تَسْعَ رَسَائُلُ ﴾، طبع مصر.

٣- راجع: والجدّوات، الجدّوة العاشرة في علم ارتّماطيڤي، ص ٨٦ و بعدها.

المخلق منقسم الى أمر تكوينيّ صنعيّ ايجاديّ و أمر تدوينيّ حكميّ تشريعيّ، و القيّوم الواجب بالذات عزّ سلطانه بنفس مرتبة ذاته الأحدية في ابداع النظام الجملي، وكذا في ابداع أفضل أجزاء النظام في سلسلة البدؤ ـ و هو المجعول الأوّل ـ فاعل تامّ و غاية قريبة؛ وفي افاضة ساير أجزاء عالم الأمر، و جملة عالم المخلق وعامّة [الف ـ ٣٦] ذرّات نظام الوجود، صانع جوهر الذات و غاية غايات الصنع و الايجاد. وكما نفس ذاته الحقّة في الأمر التدوينيّ الأمر التدوينيّ الأمر التدوينيّ المشريعي غاية الغايات المتسلسلة و غرض الأغراض المشرتبة، بحت ذاته القيّوميّة القدوسيّة.

فعن هذا السبيل أيضاً ذاته الحقّة أوّل و آخر مبدأ و معاد لنظام الوجود ولذرّات أجزاء النظام جميعاً و ﴿أنّ الىٰ رَبّك ٱلْمُئنّتَهِىٰ﴾ ﴿ و هذا أحد وجـوه أوليّـته و آخـريته ومبدأيّته و معاديّته جلّ جناب مهيمنيّته وأحديّته.

فأوّل تنزّلات وحدته الحقّة الّتي هي عين مرتبة ذاته الفيّوميّة مرتبة الجاعليّة الحقيقيّة التي وحدتها وحدة عدديّة هي ظلّ ذات الوحدة الحقّة و مستتبعة الوحدة العدديّة للانسان الكبير الذي هو النظام الجملي المنسق الشخصي الواحد بالعدد ولاشرف أعضائه والصادر الأوّل من أجزائه في السلسلة البدويّة، و لذلك ما جعل اسم هذه المرتبة تالى اسم الذات في قوله عزّ قائلاً ﴿ ٱلْحَمْدُلِلَٰهِ رَبِّ ٱلْعَالَمِين ﴾ ".

ثمّ ليعلم أنَّ المخاطب؛ بقول "كن" و المأمور بأمر الصدور نفس جوهر الماهية

۱- النجم، ۴۲.

٢ - انّ الجاعلية الحقيقية التي منزلتها من حضرة الأحدية تعالى، منزلة الظل؛ و هي النور المحمدي الساري في السموات و الأرضين، لاينبغى أن يكون واحداً بالوحدة العددية التي لها شأن في جنسه، بل يجب أن يكون واحداً بالوحدة الوحدائية الحقة الحقيقية التي هي عين أن يكون واحداً بالوحدة الحقيقية التي هي عين ذات الأحدية الأقدس كيف لا و هي توحيده سبحانه نفسه! كما قال سبحانه ﴿شَهِدالله أنّه لا إِلٰهُ إِلاَ هُوَ﴾ [آل عمران/١٨] وكونها توحيداً بهذا الوجه لابتصور الآبكونه واحداً حقاً ظلياً فافهم! (نورى).

۳ – الحمد، ۲.

۴ - في النبري كما روى «خلق الله الخلق في ظلمة ثمّ رشّ عليهم من نــوره.» و له وجــــوه مــن
 التأويلات،فمنها ما أشرنا إليه في تصحيح أمر الخطاب قبل وجود الأشياء،فافهم انكنت أهلاً للاشارة! (نورى).

بحسب مرتبة المائيّة الاسميّة الشارحة [ب - ٣٦] للاسم، و الصادر نفس جوهرها الصائر بالصدور مائيّة حقيقيّة، فالحروف والاعداد كأنّها ذهن الأعيان و ضمير الواقع و متخيّلة المخارج، فاذ انطبعت و تمثّلت الماهية فيها استنبع ذلك حصولها بعينها في متن الواقع وفي نفس الامر خارج الذهن، و هذا أحد أسباب استثمار الأدعيّة و الأذكار لابعآء البغية أفى وعاء الحصول.

و لقد أتسنا في مظانّه في غير موضع واحد من صحفنا وكتبنا أنّ الوجوب والايجاب متحدان بالذات، متغايران بالاعتبار. فالصدور بما هو ايجاب و ايجاد من نعوت ذات الجاعل و شؤونه، و هو أمر الهي و نفس رحماني يعبّر عنه بقول «كن»، و بما هو وجوب و وجود و حصول، فهو أثر للجاعل، و منسوب الى ذات المجعول، كما الفعل و الانفعال والحركة متحدة بالذات متغايرة بالاعتبار.

و من لطائف الأسرار أنّ من باب تطابق العبوالم الوجبوب و الاسجاب بحسب درجات الحروف متحدان بالعدد، وكذلك الوجود و الاسجاد، و اذا أدخلت الالف واللاّم على كلّ منهما للتعريف حصل عدد كون حرف أبواب كتاب عالم الامكان بأجمعها و هو أيضاً عدد مجموع الحروف و النقاط في العالم الحرفي أعني: الخمسين،

أَيضاً منه)؛ هذا انّما يستقيم على مذهبه و يتوجّه على مذاقه و مشربه – نوّر اللّه ضريحه المطهّر – و أمّا حقيقة الأمركما هو عليه فهي أدقّ و أعمق و أغمض و ألطف فما يتبسّر بينها لكـلّ أحـد، اللّـهم الأعـلى الأوحدي الوحيد في الاعصار، فاعتبروا يا أولى الابصار! (نوري).

<sup>[</sup>أيضاً منه]: بل المخاطب عندنا و عند إخواننا هو نفس جوهريات الماهيات الجوازية، و الأعيان الثابتة التي هي عنده - قدّس الله روحه المقدّس - نفس الآثار المجعولة بالذات، العرقبة على قول «كن» وكون المخاطب أنفس جوهريات الماهيات قبل صدورها و وجودها بأمر بارى الكل تعالى في العين الوجودي، والواقع الموجودين حرّب كون الامكان من الصفات السابقة على الوجوب، والوجود في حقّ الممكن، و أمّا على مشربه - قدّس سره - فلامجال لتلك السابقية الأفي التعملات الذهنية اكما تقور عند جمهور المتفلسفة. (نورى).

٩ - الأيماء: الجمع، الحفظ،

٢ - البغية: الطلب،

٣ - اللهم الا على تكلف القول باختلاف نفس جوهر الماهية شدةً و ضعفاً حسب اختلاف و تفاوت
ما في المائية الشارحة و المائية الحقيقية، و الجوهر واحد و التفاوت يتقرّر بالشدة و الضعف، هذا غاية ما تيسر
لى في توجيه مشربه هيهنا، ففيه ما فيه. (نورى)

فليتبصّر!

# استصباح [في المباحث الحروفية و العددية]

ألم يقرع سمعك في طبقات العلم الذي فوق الطبيعة، أنّ انطباق العوالم بعضها على بعض من أصول ما ضبطته القوانين و أعطته البراهين، و أنّ [الف \_ ٣٧] أساطين المحكماء الالهين الذين يذوقون مطاعم الحقايق و ينالونها بذائقة القوة القدسيّة و يدركون طعوم الدقايق و يعرفونها بقوة الذائقة الحدسيّة، مُطبقون على أنّ العالم الحرفي كالجسد، و العالم العددي كالروح الساري فيه، و هما بيما فيهما من تأليفات النسب و وامتزاجات المخواص \_ منطبقان على عوالم التكوين بما فيها من النسب الكونية و البدايع الصنعيّة، المخواص \_ منطبقان على عوالم التكوين بما فيها من النسب الكونية و البدايع الصنعيّة، وكالاظلال و العكوس و الثمرات و الفروع بالإضافة إلى أضواء عالم الأنوار العقليّة، بما هنالك من از دواجات مشافعة الجهات و الحيثيّات، و الابتهاجات المنبعثة عن أشعّة الشروقات و الاشراقات.

فمن أمّهات المسائل أنّ نسبة الثواني إلى الأوّل أمّ جميع النسب، و ربّما قالوا نسبة الجوهر الأوّل الى الفيّوم الأوّل أمّ جميع النسب. و اذ روحانيّة العدد للحرف في حساب الجُمَّل - بضمّ الجيم و تشديد الميم المفتوحة - انّما يعتبر بحسب شبح مرتبة الدرجة. المعبّر عنها «بالزُبُر»، أعني الصورة الرقميّة '.

# [ألف]:

و الألف، روحانيّة درجتها الوحدة، و هي بتكرّرها راسم عوالم العدد، و مبدأ مراتب الكثرة. و مخرج الألف المتحرّكة في اقليم النطق و هي الهمزة متقدّم على مخارج

١ - فلا رقم له في عالم الصورة خاصة، الآ في ضمن سائر المحروف، فتبصّر! (نوري).

۲- مخ: راسمة.

الحروف كلّها. و شبحها الرقمي أيضاً أصل [ب - ٤٧] أشباح الحروف وعنصرها الأوّل و راسمها بأسرها في تطوّراتها المختلفة، ولا يكون شيء من سائر الحروف عَرُواً عنها؛ بل أنّ مرجعها و معادها جميعاً اليها في بطنان الباطن و ابطن المراتب بئة، و هي لاتقصل بحرف أصلاً، و يقصل بما سائر الحروف الأخمسة، فلذلك وضعت بروحانيتها، لأن يُدلّ بها على مرتبة ذات البارئ الواحد الحقّ جلّ سلطانه بما هو هو، لا من حيث الاضافة إلى غيره.

#### [ب]:

و البآء: روح درجتها الأثنوة و هي زوج الأوّل و أول تكارير الوحدة، و صورتها الرقميّة «ب» و هي أوّل ما يرتسم من تطوّرات «ا» و تجليّاتها، و اليها مصيرها في مرتبة الدقيقة الّتي هي أولى مراتب البيّنات. فمن ثمّ جُعلت حرف عالم العقل، أو العقل الاوّل الّذي هو أفضل المُبدعات، و أوّل الثواني، و عنه التعبير به القلم الأعلى» و «اليد اليمنى» وان كان الرحمان عزّ سلطانه يداه المبسوطيّان "كلتاهما يمين. "

و ليس في سنخ ذاته ازدواج الكثرة التحليليّة و تشافع عقد النكاح الســاري بــين

١- أي شبح الالف المطلقة ، لأالف همزة ، وهي العنصر الماء الأوّل الذي كان عليه عرش الرحس. (نوري).

<sup>[</sup>أيضاً منه]: و شبهحها الرقمى أيضاً أصل الى ذلك الشبح الألفي السبقى عندنا بـ «الألف المطلقة » منزلته في سائر الحروف ~ حتى الألف الهمزة ~ بمنزلة النفس الرحماني الذي يظهر في كلّ شيء من الأشياء بحسبه، ولاظهور له عندنا و عند أنظارنا و أبصارنا و بصائرنا من حيث صرافة جوهره، فأنه هو الإسم المكنون المحذون عنده تعالى. اللهم لمن تجرّد و انسلخ إلى عالمه الذي هو فوق عالم الدهر الأيمن الأعلى و ليس عالم المسرمد، فلم يظهر مطلقاً ولا يظهر أبداً لنا ما دُمنا نحن ولا ظاهر الأهو، كما لاباطن الأهو، و هو ظهور الحقّ وبطونه. (نوري).

۲- عَرْواً: مصدر «عرأ». و عرا فلاناً أى قصده، و لكن لايناسب المقام، والظاهر عُرْياً من غَـرِئ،
 وغرئ ثيابه أى خلعها.

٣- ليس كذلك، إذ ذات الباري أجلّ من ذلك (نورى).

٣- اقتباس من سورة المائدة، ٦٤: ﴿بل يداه مسبوطنان ينفق كيف يشاء﴾

٥- مخ: يميناً. مكان يده اليمنى، و هي العقل الأوّل الكلّي المسمّى بالمحمدية البيضاء في الدهـر الأيمن الأسفل، الأعلى، و منزل يده اليسرى و هي النفس الكلية الالهية المسماة بالعلوية الثليا في الدهر الأيمن الأسفل، هذا هو سرّ التفاوت عنهما متى كون كلّ منهما يميناً فتفطّن! (نورى).

الذراري المدلول عليه في التنزيل الكريم بقوله سبحانه ﴿ وَ مِنْ كُلّ شيء خَلَقْنَا زَوْجَيْنِ لَعَلَّمُمْ تَذَكّرُونَ ﴾ الآمن جهة مفهومي ما بالقوّة و ما بالفعل، و الجواز الذاتي ـ بحسب جوهر الذات ـ و الوجوب بالغير من تلقاء إفاضة الجاعل و مرتبتي الماهية و الإنيّة، و حيثيتي الجنس و الفصل المقوّمين للماهية ومبدعه القيّوم جلّ ذكره هو بنفس ذاته [الف ـ ۴۸] الأحديّة الفاعل له و الغاية و المبدأ و المعاد و الأوّل و الآخر.

# [ج]:

و الجيم، روح صورتها و روحانيّة درجتها من العدد الثلاثة، و من خواص هـذه المرتبة العددية أنّها جمع ما قبلُها من مراتب العدد، أعني الواحد و الاثنين. فدرجـة «ج» مجموع درجتى «ا» و «بب»، و هي فرد أوّل مزاجها «ا» كما مجموع درجـتها و دفـيقتها وأسوتها «ا» في أنّ مراتبها أربع، و حروف مراتبها سنّة.

و علاقة ارتباطها بـ «ب» ومضاهاتها لها في الانتساب إلى «ا» أكبدة جداً، فمزاجها بحسب الدرجة «ا»، و عددها من حيث الدرجة وحدها عدد «ب» من حيث الدرجة والدقيقة جميعاً، وكما «ب» تالت مزاج الدرجة في الدقيقة نالت هي مزاج الدرجة و مزاج مجموع الدرجة و الدقيقة في الثانية، وكما فازت «ب» بدرجة «ا» في الدقيقة و بدقيقتها في الثانية فازت هي بهما في الثانية والثالثة؛ فلذلك كُلّه جعلوها خليفة البالاء في كونها حرف عالم النفس بلحاظ جوهرها، وهو طبقة الأسفل من عالم الملكوت، كما النفس خليفة العقل؛ و عالم العقل؛ الطبقة الأعلى من ذلك العالم.

١٠- الذاريات، ٤٩.

۲ - مخ: جهتی مفهوم،

٣ - ولا واسطة بينه و بين ذات فاعلية الفيوم له، إلا فعل الفاعل و صنعه و ابداعه الذي هو قبوله
 «كن» فلا يتوسط بينهما شيء من الأشياء من ذوات العاهيات (نورى)

۴ - قد أشرنا آنفاً الى أنّ عالم العقل الكلّي المستى بالقلم الأعلى، هو عالم الدهر الايمن الأعلى من عالم المملكوت الجبروتي، و عالم النفس الكلية الجبروتية، و هو عالم الأمر الأيمن الأسفل من ذلك العالم الشامخ الالهي، فالأعلى منهما هو الركن الأبيض المحمدي من العرش، و الأسفل منهما هو الركن الأصفر العلوي منه، و هما الذرتان البيضاء و الصفراه. (نورى).

#### [د]:

والدال: بحسب الدرجة زوج الزوج، و مربّع «ب» و ضعفها، و النهاية الاولى من نهايات العدد أعنى الأربعة، و هي عدد ناقص [ب - ۴۸] و مزاجها «ج» من مجموع «ا» و «ب»، و كمالها الظهوري «ى»، و هي مضاهية لـ «ج» في كونها رباعيّة المراتب سداسيّة الحروف، و في كون عدد دقيقتها فرداً أوّل و مقتدية بـ «ب» في اصطياد درجة «ا» في مرتبة دقيقتها، و عدد مجموع مراتبها ﴿ لا إِلَة إِلاّ الله ﴾ الكلمة الطيبة التوحيدية. فسمن جهة تلك الخواص و هذه المنزلة جُعلت حرف الطبيعة الجوهريّة بما هي هي، و هي أخيرة مراتب القوى الفعّالة، و أعتبرت في ازاء عالم الطبايع.

#### [هـ]:

و الهآء أن عدد درجتها عدد مراتب كلّ من سلسلتي نظام الوجود والبدؤية و المعودية، و عدد الصلاة الفرايض البوميّة، و عدد اصحاب الكسآء من أهل بيت العصمة و التطهير ـ صلوات الله عليهم، ـ أعني الخمسة التي هي فرد، أوّل مزاجها «ا» و مبدأ الدور الثاني في الآحاد، و العدد الدائر المستدير التام الاستدارة. و بحسب الطباع اوّل مدارات الدور الثاني من الأدوار السبعة على ما قاله امام الحكمة افلاطن الآلهي في «الألواح» ومعلم مشائية اليونانيين ارسطوطاليس في «الاصطكاكات»، و هي خماسيّة المراتب، سداسية الحروف، نائلة مزاج الدرجة أعني «ا» بعينها في مرتبة الدقيقة على وجه [الف ـ سداسية الحروف، نائلة مزاج الدرجة أعني «ا» بعينها في مرتبة الدقيقة على وجه [الف ـ الاتصال كما «ب» لامن تفاوت.

و عدد مجموع مرتبتيها الدرجة و الدقيقة أوّل الأعداد التامّة أعني السنّة، و مقوّم جملة مراتبها من حيث العدد الكلمة الطيّبة، و مسطّح «ج» في «هـ» و هو كمالها الظهوريّ: أوّل الأوفاق العدديّة، و هي الخمسة عشر؛ و مسطّح «ب» في «هـ» أخيرة نهايات العدد،

١-كذا. ٢- محمّد، ١٩.

٣ - و الهاء من جهة روحها النازلة من السماء السرمدية الى الارض الزمائية بالوحى العام الشامل
 للأمر و النهى مطلقاً، صار حرف ليلة القدر (نورى).

وهي عشرة؛ و شكل صورتها الرقميّة الاستدارة التامّة، و من اتّصال درجتها بدرجـة مـا بعدها يتحصّل «هو»، و هو الاسم الأعظم كما قد وردت به الرواية عن باب مدينة العلم ودار الحكمة، مولانا أميرالمؤمنين علي بن ابي طالب ـ عليهالسلام .

و قد قال فريق من أثمّة العلوم اللسائيّة و العقليّة آنّ الأصل في «الله» اسم الذات الأحديّة القيوميّة، «هـ» ثم أشبعت فحصل «هو» و ألحقت بها اللام تارةً، فصارت له «فله المخلق و الامر» آثمّ ألحقت به تارةً اللاّم الاخرى فصارت «لله ﴿ وَ للهِ هَا فِي السّمُواتِ وَآلاً رْضِ ﴾ و تارة أخرى ألحقت به الالف و اللام فصارت «الله»، فجعل علماً لذات القيّوم الحقّ سبحانه تعالى سلطانه.

فمن حيث جامعيّة هذه المراتب و قاهريّة هذه المنازل و الفضائل استحقت «هـ» أيضاً أن تُجعَل حرف ذات الباريُ القيّوم الحقّ جلّ سلطانه، و لكن لامن حيث نفس الذات بما هو هو -كما «ا» - بل بحسب لحاظ الاضافة إلى ما دونه، ونسبة الاضافة لوجود ما سواه.

# [و]: مرز تحقیق تنظیق ترا علوی اسلامی

و الواو: و من الحروف الدائرة التامّة، تكرّرت درجتها بعينها في آخر الدقيقة، وتوسطت بينهما درجة «ا» بمنزلة القلب، فضاهت الباء من حيث نيل درجة «ا» في مرتبة الدقيقة، و صورتها الرقميّة أيضاً دائرة تامّة [ب \_ ٣٩] بحسب الشكل على رأس قوس أصغر من النصف. و هي خماسيّة المراتب، سباعيّة الحروف؛ عدد درجتها زوج الفرد، وهو العدد التامّ في دور الآحاد، أعني السّتة؛ و هي مسطّح «ب» في «ج»، و أوّل الاعداد التامّة و العدد الدائر المستدير، و لكن غير تامّ الاستدارة، مزاجها الحاصل من أجزائها

۱- راجع: «التوحید»، ص ۸۹ ح ۲.

٢ - منهم: العلامة الخفرى في تفسيره لآية الكرسى، وكأنه شرح لرسالة «النيروزية» للشيخ الرئيس.
 (نورى) أيضا راجع: «الجذوات»، ص ١٢٣ - ١٢٥ نقلاً من الخفري.

٣ - اقتباس من سورة الاعراف، ٥٤: ﴿أَلَالُهُ الْخُلُقُ وَ الْأُمرِ﴾.

٣- النجم، ٣١.

العادّة نفس مرتبتها بعينها، و عدد دقيقتها عدد درجة ما بعدها، و هو العدد الكامل، أعني السبعة الّتي هي فرد أوّل و النهاية الثانية العدديّة، و عدد مجموع مراتبها أيضاً فرد أوّل.

فلهذه الخاصيّات و المناسبات ساهمت الباء في كونها أيضاً حرف العقل الأوّل، بل جملة عالم العقل، و لكن لا بما هو هو بحسب جوهر الذات، بل من حيث الاضافة الى ما دونه من الطبقات، و الإشراق على سائر العوالم من السافلات.

#### [ز]:

و الزاى: درجتها بحسب العدد مساوية لدقيقة حرف عـالم العـقل، أعـني الواو، ومضاهية لـ ﴿جَ ۗ فَى كُونَهَا فَرِداً أَوَّل، و مزاجها ﴿ا ﴾ و هي النهاية الثـانية للـعدد، و العـدد الكامل مقوّمها العدد التامّ في الآحاد، و كمالها الظهوري العدد التامّ في العشرات، وكما حرف عالم العقل اصطادتا درجة ﴿ا ﴾ في مرتبة الدقيقة، فكذلك هي أيضاً.

و هي ثنويّة الدقيقة عند قوم و وحدانيّها عند آخرين. و مراتب الأبطن على الأوّل أربع و أخيرتها الثالثة، و على الثاني خمس و أخيرتها الرابعة، و لكن حروف المراتب سنّة بعدد «و» اتفاقاً، و عندها يتحصّل من جمع الدرجات ثاني الأعداد التامّة، أعني الشمانية والعشرين، و ذلك عدد الحروف و عدد منازل القمر.

فمن هذه الجهات جُعلت مساهمةً للجيم في كونها حرف عالم النفس، لابحسب جواهر الذات من حيث هي هي، بل بما اخذت مضافة إلى جملة مالها عليه سلطان [الف \_ • ۵] التدبير و التأثير من سائر الطبقات و العوالم.

#### [ح]:

و الحاء: عدد درجتها الثمانية، زوج الزوج الثاني و مسطّح «ب»، الزوج الأوّل في «د» زوج الأوّل في «د» زوج الأوّل؛ و مزاجها درجة الزاى كما مزاج «د» درجة الجيم، و همي آخر مدارات الدور الأوّل؛ و اتّصلت بدرجة «ا» في مرتبة الدقيقة كما الباء. و مراتبها خمس، و حروفها ستّة، و جمع الدرجات إليها مربّع حرف

عالم العقل من حيث الإضافة، أى أوّل الأعداد التامّة وُضعت لأن تكون فسي ازاء عـالم الطبايع و الصور النوعيّة، و جُعلت حرفُ الطبيعة الجوهريّة الّتي هي آخر القوى الفعّالة، ولكن بما هي هي -كما «د» - بل لمّا لوحظت مضافةً إلى ما يجرى لهـا عـليه الحكـم بالولاية و التصرّف.

#### [ط]:

و الطاء: بحسب الطباع أول المدارات الأربعة في الدور الثالث من الأدوار السبعة، و بحسب الأدوار الثلاثة العددية آخر المدارات التسعة في دور الآحاد، خماسية المراتب سداسية أجزاء المراتب. عدد درجتها النهاية الثالثة العددية، و هي التسعة المتحصّلة من جمع «ب» و «ز»، أو «ج» و «و»، أو «د» و «ج». عدد ناقص و لها جزء آن عادّان، مزاجها منهما ، «د» حرف عالم الطبيعة لامن حيث الإضافة.

و هي أخيرة امتهات الحروف و آخر أصول الأعداد، كما الهيولئ جوهر ذاتها أخيرة مراتب السلسلة البدؤية، و متقوّعة الذات بالصورتين الجوهريّتين الجسميّة والنوعيّة، المستتبّ بهما وجود الطبعة الجوهريّة [ب الله] و عندها يتحصّل من الكمال الظهوريّ، أى من جمع الدرجات المساوق لضرب «ه في «ط» عدد اسم أوّل الأشخاص البشريّة آدم - عليه السلام - و التكسير المساحيّ لسطح أوّل الأوفاق العدديّة، و ليس حقيقة الوفق إلا انحفاظ وحدة مرتبة عدديّة بعينها في كلّ ضلع و قطر مع اختلاف التطوّرات، و تخالف مراتب الأعداد في بيوت الأضلاع و الأقطار للسطح على محاذات انحفاظ الوحدة الشخصيّة المبهمة لهيولي عالم العنصريّ في مراتب اختلافات اتصالات و الإنفسالات و التبدّلات و الإنقلابات في صورها الجوهريّة الشخصيّة و والنوعيّة، كما الحركة التوسطيّة لمتحرّك شخصيّ بعينه واحدة وحدة شخصيّة مبهمةً بالقياس الى الحركة التوسطيّة لمتحرّك شخصيّ بعينه واحدة وحدة شخصيّة مبهمةً بالقياس الى الحركة التوسطيّة لمتحرّك شخصيّ بعينه واحدة وحدة شخصيّة مبهمةً بالقياس الى

۱ - کذا.

۲ - خ: يسطح.

فلا جرم من جهة هذه الخواصّ و المناسبات جُعلت الطآء حرف الهيولي، ووضعت لعالم الهيوليات، و اذ لايتصحّح للهيولي وجود بالإضافة إلى شيء تحتها، فلا يصحّ لهاحرفان؛ فإذن فكما ينجذً عندها ترتيب الوجود فكذلك تنفذ عند «ط» رتبة الآحاد، و يتبدأ من بعدها دور العقود و رتبة العشرات.

#### [ي]:

و اليآه: أوّل مدارات ثاني الأدوار الثلاثة العدديّة، و ثاني المدارات بحسب الطباع في ثالث الأدوار السبعة [الف - 1 6] الحرفيّة، عدد درجتها العشرة، أوّل عقود العشرات و جذر أوّل عقود المآت، و نهاية نهايات العدد، و النهاية الرابعة الّتي هي النهاية الأخيرة، و المرتبة الجامعة ينتهي عندها دور العدد، ثمّ يعود الى الواحد، و هي منتهى بسائط الأعداد و آخر مفرداتها، ثمّ منها بداءة التركيب، فيُضمّ اليها الواحد، و يقال أحد عشر، و ذلك عدد مجموع مرتبتيها الدرجة و الدفيقة، و أوّل الأعداد المركبة، و الفرد الأوّل في المركبات. و مزاج العشرة من أجزائها العادة حرف الطبيعة من حيث اضافة التصرّف والتأثير أعني «ح».

و تحصلها من تعشير «ا» و من جمع «ج» و «ز» حرفى النفس بالاعتبارين، وكذلك من جمع «ب» \_ حرف الطبيعة بما هي مضافة، وكذلك من «و» \_ حرف الطبيعة بما هي هي، وكذلك من «و» \_ حرف الطبيعة الما هي هي، وكذلك من ضرب «هـ» حرف الباري سبحانه من حيث إضافة الإبداع و الإيجاد في «ب» حرف المقل بما هو هو. فلذلك كلّه جعلت «ى» حرف الإبداع و دلّ بها على اضافة الأول الحق تعالى سلطانه إلى المعقل بما هو ذات، لا بما هو مضاف إلى ما بعده، بل إلى عالم العقل كلّه من حيث هو هو.

١ - ينجذَّ: ينكسر، ينقطع.

٢ - خ: و دخول الطبيعة.

هذا ما ذهب اليه شريكنا السالف و قلده فيه الأتباع و المتقلدون، [ب - ١٥] وعندي أنّ هذا المذهب ليس برصين و أنّ عبار سبيكته عبر وزين و لارزين ، و الصراط السوى هو: أنّ «ا، لمّاكانت مرتبتها الواحد بالعدد الذي هو مبدأ الأعداد والوحدة العدديّة التي من تكرّرها تحصل حقيقة الكثرة، و البارئ الواحد الحقّ سبحانه متعالى العرّق والجلال عن أن يوصف ذاته الحقّه الأحديّة بوحدة عدديّة، بل الوحدة العدديّة قصاراها أنها ظلّ الوحدة الحقّة الحقيقيّة.

فاذاً «ا» انّما رتبتها أن يُدلّ بها على القيّوم الحقّ بحسب مرتبة جماعليّة الحـقبقيّة سبحانه، و أمره الابداعيّ جلّ سلطانه بما أنّ نفس مرتبة ذاته القيّوميّة الوجـوبيّة يـلزمها وينبعث عنها ذلك، لامن حيث اعتبار النسبة الى ما يصدر عن ذاته بذاته و يترتّب على محوضة أمره و صرافة ابداعه، أعنى جوهر الذات الّتي هي أجمل مبدّعاته و أوّل [الف \_ محوضة أمره و صرافة ابداعه، أعنى جوهر الذات الّتي هي أجمل مبدّعاته و أوّل [الف \_ محمولاته.

ثم «هـ» اذ أنها على ما قد تعرّفت من الجهات و الحيثيات و تشكّل صورتها الرقمية من تطوّر «ا» على صورة القطر و قوسين متصلتين هما نصفا الدائرة عن جمنيتيها اليمين والشمال، و صورة رقمها العددي عند الحكماء على هيئة قوسين مرسومتين على «ا» في جهتى العلو و السفل، فلوحظت بما هي كذلك و جُعلت حرف إفاضة الذوات و ايجاد الممكنات، فدُل بها على أمر الإفاضي و الجاعلية و الايجادية - أى النفس الرحماني والقول الفعّالي - على الضروب الأربعة: الابداع و الاختراع و الصنع و التكوين بالنسبة الى عالمي الأمر و الحلق بما فيها من المراتب الخمس في السلسلة البدؤية، و المراتب الخمس في السلسلة البدؤية، و المراتب الخمس في السلسلة المودية جميعاً بالنظر الى نفس ذات الباري الفاطر على الاطلاق، اذ

۱ - لقد قصل القول فيه الشريك الرئيس في النيروزيّة فني فنصلين، و بنني عبليه بنعض أعبلام المتأخرين من المقلّدين في رسالة تفسير آيةالكرسي. (منه).

ر هو العلامة الخفّري كما صرّح به في «الجدّوات». (النوري)

۲ ~ رصين: محكم، ثابت.

٣ - السبيكة: القطعة من فضّة أو ذهب ذوبت و أفرغت في قالب.

۴ - الرزين: الأصيل الرأى.

سحيّة الفيض العام و الجود الشامل و سنّنه الرحمة الواسعة، و بـالنظر الى ذوات المفطورات وهويّات المجعولات بأسرها، اذ مستدعاة ماهياتها و مبتغاة حقائقها بحسب فقر جوهر الذات و ليسيّة طباع الامكان أن تستند الى الجاعل القيّوم الواجب بالذات جلّ ذكره بنّة.

و وب، حيث لوحظت بما لها من الخصوصيّات جُعلت حرفَ العقل الاوّل بـل حرف عالم العقل بما له من الجهات بحسب جوهر الحقيقة و بحسب الاستناد الى صُقع جنب الربوبيّة، و الاستفادة و الاستضاءة من شعاع نوره،

ثمّ «و "أيضاً ذُلّ بها [ب - ٥٦] على عالم العقل، و جعلت حرف ما يترتب على الابداع، و ينبعث عن محوضة الأمر الابداعي، و لكن لابحسب نفس جوهر الحقيقة بما هي هي، و لا باعتبار النظر الى طوار الجناب الاعلى، بل بحسب الاضافة الى الجنبة السافلة بالتأثير فيها. و الاشراق عليها باذن الله سبحانه من تلقاء الفعلية المستفاده من فعاليته والشعاع المقتبس من نوره، و هو أوّل ماله الوجوبان - السابق و اللاّحق - بالاستناد إلى ابداعه، فمن حيث لحاظ اختلاف الجهتين اختلف رقما «٢» و «٣» عند الحكماء في جهتّى اليمين و الشمال على التعاكس.

و من الأقاويل المشهورة عندهم أنّ «و» جُعلت حرف عالم العقل لما أنّ للـعقل الأوّل في حدّ ذاته ستّ حيثيّات تلزم ذاته المتقرّرة بالفعل الماهية و الإنّية و الجواز الذاني، و الوجوب بالغير و تعقّل ذاته عقلاً حضوريّاً و تعقّل ذات الجاعل بقدر الامكان.

فمنهم من أرجعها الى حيثيّات ثلاث، و منهم من أرجعها الى حيثيّتين؛ و التحقيق أنّ الحيثيّات اللازمة لذاته الصادرة بالفعل اثنتا عشرة حيثيّةً مضمّنةً في تلك الحيثيّات.

وكذلك وج، و وز، حرفان لعالم النفوس، أعني الطبقة الاخيرة من عالم الأمر بحسب الاعتبارين، وكذلك ود، و وح، كلاهما لعالم الطبايع من ذينك الاعتبارين، واختلاف رقمي النفس و الطبيعة أعنى ٧، و ٥، ه في جهتى العلو و السفل على التعاكس [الف - ٥٣] لكون عالم النفس فوق عالم الطبيعة.

و «ط» حرف عالم الهيولَيات، آخر السلسلة البدويّة و حــامل القــوّة الانــفعاليّة،

ومحلّ الامكانات الاستعداديّه لما أنّها مربع «ج»، و تحصّلها من «ا» حرف الأمر الابداعي. و «ح» حرف الطبيعة، وكذلك من «هـ» و «د» و أيضاً معشوقها و مزاجها «د»، وفضل درجتها على مزاجها «هـ» و مقوّمها «ح»، و هي آخر أصول الأعداد و رقمها «٩» منتهى صور الأرقام.

فأمّا «ي» فحيث أنّها المرتبة الجامعة و النهاية الرابعة و تحصّلها من تعشير «ا» و من تضعيف «هـ»، و هما حرفا الأمر الابداعيّ و الفيض الفعّالي، و من جمع «ا» حرف فيّاضيّة الفوّة الفعّاليّة الغير المتناهية إلى لانهاية، و «ط» حرف حامل القوّة الانفعاليّة الاستعداديّة لا الى نهاية، وكذلك من جمع حرف العقل وحرف الطبيعة ومن جمع حرفى النفس و من تخميس حوف العقل؛ ومزاجها حرف الطبيعة، و فضل درجتها على مزاجها حرف العقل. فمن المستبين البات، و المنصرح الضراح أنّ المدلول عليه بها:

[1]: إمّا نسبة الأمر الابداعيّ التامّ و الفعّاليّة الايجاديّة المطلقة للـمُبدع الخـلاّق الفعّال على الاطلاق ـ تعالى سلطانه ـ بالاضافة الى نظام الوجودكلّه من صدر البدؤ الى ساقة العود، و من اوّل الآزال الى أقصى الآباد.

[۲]: و إمّا متعلّق هذا الأمر المترتّب عليه المنبعث عنه، و هو الانسان الكبير الذي هو الشخص الجملي لنظام عوالم الوجود بأسرها، و حفيلتها المتحصّل من السلسلتين البدؤيّة و العوديّة، و المراتب الخمس في كلّ منهما بأصيلتها و فصيلتها.

فهذا الشخص الجمليّ والانسان الكلّي مُبدَع محضٌ، جاعله النّام مبدِعه القيّوم، وعلّته التامّة عنايته الأولى لايتصوّر بالنسبة اليه الاختراع، فضلاً عن التكوين، كما الأمر في أوّل أجزائه و أفضل أعضائه «ا»، فكيف يُعقل أن يكون مجموع ما سوى الله الواحد الحقّ متوقّفاً على أمر مّا غير ذاته الاحديّة و جاعليّته الابداعية!؟

و ما تمسّك به أنها من ضرب «هـ: « في «ب» إنّما يظهر جدواه في المسألة الغامضة المعبّر عنها بقولهم [الف - ٥٤] «العدد عقل متحرّك»، و في كتاب النفس من طبيعيّات

«الشفاء»: «النفس عدد متحرّك». ' و سنلقيها عليك من ذى قبل ان شاء الله العزيز عند بسط القول في تحقيق أمر القلم لا في كونها موضوعةً للدلالة بها على اضافة الأوّل الى العقل بالابداع؛ فليُنعرَّف و ليُتبصَّرا

#### لحاقة و استتمام

ثمّ انّه قال الله هذا الفصل بعد ما ذكر: «ولا يصحّ لإضافته الباريُ أو العقل إلى النفس، [اذ ليس] عدد يَدُلُّ عليه بحرف واحد؛ لأنّ «هـ» في «ج» «يه» و «و» في «ج» «يح» و يكون للأمر و هو من إضافة الأوّل إلى العقل مضافاً «ل»، و هو من ضرب «هـ» في «و» و يكون الخلق، و هو من اضافة الأوّل الى الطبيعة مضافة «م»، لأنّه من ضرب «هـ» في «ح»؛ لأنّ الحاء دلالة الطبيعة مضافة، و يكون التكوين و هو من اضافة الباريُ إلى الطبيعة، و هي ذاتٌ مدلولاً عليه بالكاف، لأنه من ضرب «هـ» في «د»، و يكون جمع نسبتى الخلق والأمر، أعني ترتيب الخلق بوالعلق الأمر، أعني اللام و الميم مدلولاً عليه بحرف «ع» وجمع نسبتى الخلق و التكوين - أعني إلى عليه و الكاف - مدلولاً عليه بالنون، و يكون مجموع نسبتى طرفى الوجود - أعني اللام و الكاف - مدلولاً عليه بالنون، و يكون مجموع نسبتى طرفى الوجود - أعني اللام و الكاف - مدلولاً عليه بالنون، و يكون مجموع نسبتى طرفى الوجود - أعني اللام و الكاف - مدلولاً عليه بالنون، و يكون مجموع نسبتى طرفى الوجود التعني هي من نفسه «ق»، «ك»، - مدلولاً عليه بالنون، «ص»، و يكون اشتمال الجملة في الابداع، أعني «ى» في نفسه «ق»، و هو أيضاً من جمع «ص»؛ و «ى» و يكون ردّها إلى الأوّل الذي هو مبدأ الكلّ و منتهاه على أنّه أوّل و آخر، هذا الفصل ".» انتهى كلامه.

وهذه المقالة أيضاً ليست بالمركون اليها عندي بجملتها، بل أنّ الأمر فيها متشابك. والذي تثلج به النفس، و يستنيم اليه الفؤاد في تامّل أدقّ و نظر أبلغ هو: أنّ «ك» من ضرب

١ - طبيعيات والشفاء،، الفن السادس، المقالة الأولى، الفصل الثاني، ص ٢٨٣، ط الحجري.

٢- أى: شيخ الرئيس في «رسالة النيروزيّة».

٣ - راجع: «النيروزية»، ص ٩٥، مع اختلاف يسير.

«هـ» حرف الأمر الفيّاضيّ الفعّاليّ من حيث نسبة الباريّ سبحانه إلى ما سواه بالمبدأيّه والافاضة في «د» حرف الطبيعة بما هي ذات لا بما هي مضافة، و مزاج «ط» حرف [الف \_ 60] الهيولى بما هي ذات و بما هي الحامل للقوّة الانفعاليّة. و اوّل مدارات العدد الزائد في عقود دور العشرات؛ اجزاؤه العادّه أنّما هي من البسائط الأصول و المفردات «ا» و «ب» و «د» و «ي»، و مزاجه «كب» من المركبات، و مزاج «كب» \_ و هو من الأعداد الناقصة \_ «يد»، و مزاج «يد» من أجزائه العادّة من البسائط \_ و هي: «ا» و «ب» و «ز» و مزاج «يد» من أجزائه العادّة من البسائط \_ و هي: «ا» و «ب» الأعداد الناقصة \_ «يد»، حرف الطبيعة بما هي مضافة، فقد اندمج في تحصّل «كن» حرف الطبيعة من سبيلين.

فاذأ المدلول عليه بالكاف:

[1]: إمّا هو التكوين بخصوصه، أى الأمر الايـجادي التكـويني المـتعلّق بـعالـم
 الطبيعة من حيث اضافة البارى سبحانه الى الطبيعة بكلا الاعتبارين جميعا.

[۲]: و امّا متعلّق هذا الأمر المنبعث عنه. أعني مكوّنات عالم المخلق وكاثنات إقليم
 الصنع مركّبات سلسلة العود بزمرها و إضاميمها قاطبة؛ و في ذلك آية بيّنة لذو العقول
 الصريحة.

إنّ تاثيرات الطبائع و افاعليها إنّما هي باذن الله سبحانه، و أنّ الايجاد [ب ـ ٥٥] الافاضة على الاطلاق لايكون الاّ من تلقآء فيّاضيّته و من سلطان فعّاليّته، و قد نصّ على ذلك معلّم مشائيّه يونان ارسطوطاليس و مَن من شيعته و في حزبه.

#### [ل]:

و «ل» من ضرب «هـ » في «و»، و من تعشير «ج»، و هي معراج درجـ ق «ج» في صعود المرتبة، منزلة درجتها في دور عقود العشرات منزلة «ج» في دور مراتب الآحاد، وروحانيّتها عدد زائد، مزاجه مجموع «كـ » و مزاجه، و فضل المزاج على ذي المزاج أوّل الأعداد الزائدة، و علاقة الارتباط لها بالنسبة إلى «ا» متكرّرة من الطرفين، فاولى طبقتى دقيقة الألف «ل» و «ل» متصلة الكينونة بها، و أولى طبقتى دقيقة الألف «ل» و «ا» منفصلة

الذات عنها.

و من هذه المنزلة كانت مُقْمنة أن دُلّ بها تارةً على الأمر الابداعيّ و اضافة الباريُّ الفيّوم الى كلّ عالم الأمر بخصوصه بالفاعليّة و الغائيّة و المبدأيّة و الصعاديّة، و أخرى لمجعول هذا الابداع. و متعلّق هذه الإضافة أعني مجموع عالم الأمر و جميع مراتب الامريّات و هويّات الابداعيّات الشواهق [الف - ٥٦] و العوالى من العقول و النفوس بأسرها في وجودها و تماميّتها، و بدؤها و عودها و ذاتها و فعلها بما هي ملحوضة الاستناد في تلك الجهات و الاعتبارات الى بارثها الحقّ سبحانه فيلحظ أنّ افاعيل العقول الفعّالة و تأثيرات النفوس المدبّرة بأمر فعّاليّته و صنع تدبيره.

و من هناك اعتبر تكرير اللام بين الألف و الهآء في جهتى الأوّل و الآخر، فصار «الله» عَلَماً للذات القيّوميّة الفعّالة الحقّة الأحديّة، وكان تركيب ﴿ لاَ اِللّه اِلاّ اللّه﴾ اكلمة التوحيد من هذه الحروف لاغير.

[م]:

و «م» بحسب الطباع أوّل الدور الرابع من الآدوار السبعة، و بحسب الرتبة في الأدوار الثلاثة العدديّة المدار الرابع من مدارات دور العشرات، منزلتها في دور عقود العشرات منزلة «د» في دور مراتب الآحاد، و العلاقة بينها و بين «ا» متكرّرة من الطرفين فثانية «م»، «ا»، و في ثانية «ا»، «م»؛ و هي من الحروف الثلاثة الدائرة التامّة الاستدارة تكررّت درجتها في الدقيقة، و عددها عقد الأربعين زوج الفرد البالغ تمام نصاب الكمال، و هو عدد زائد مزاجه من أجزائه العادّة عدد درجة «ن»، أي عقد الخمسين. و قد تكرّر أيضاً في مرتبة الدقيقة أعني [ب - ٥٦] «يم» و مجموع مرتبتي درجتها و دقيقها عقد التسعين، نصاب كمال درجة «ط»، وكون درجتها متحصّلةً من ضرب «ه» في «ح»، و من

١ -- مقمنة: مُخْلَقة.

۲- محمّد، ۱۹.

ضرب «د» في «ي» و «ح» و «د» هما حرفا الطبيعة غير مُجداً طائلاً في جعلها حرف الخلق كما أمّسه.

أليست هي معراج كمال حرف الطبيعة، و الطبيعة جوهر سارٍ في الجسم، هو المبدأ القريب لأفاعيل محلّها الذائيّة؟ فعروجها في الكمال انسلاخها عـن نـذالة الجسمانيّة وسفالة الهيولانيّة، و اعتلاؤها بقوّة الإحاطة الروحانيّة و استعلاؤها بسلطان الاستيلاء العقلانيّ.

و لذلك كان من الاصطلاح الشائع عند الحكماء الراسخين اطلاق الطبيعة المدبرة المجزئية على النفس الناطقة المجزدة، و اطلاق الطبيعة الكلّية على العقول المفارقة الفعالة، و اطلاق الطبيعة الكلّية على المعقول المفارقة الفعالة و اطلاق الطبيعة الفعالة الكلّية الحقيقيّة على مدبّر نظام الكلّ و ممسكه و حافظه و مقيمه، أعنى العناية الاولى الالهيّة، و لقد اتّخذ هذا الاصطلاح في «الشفاء» أساساً بنى عليه في الالهيّات، و في الطبيعيّات و في كتاب البرهان و عندهم أنّ كلّ ما في العالم فهو طبيعيّ النظر الى النظام الجمليّ الكلّي و ان كان غير طبيعيّ بالنسبة [الف - ٥٧] الى النظامات الجزئيّة الشخصية، و قد بسط القول فيه التلميذ في «التحصيل».

فإذن الحق أن يقال: الميم حرف المبدأيّة و المعاديّة. و الأوليّه و الآخريّة. و الفاعلية و الخريّة. و الفاعلية و الغائيّة، فتارةً يدلّ بها على الأمر الابداعيّ من حيث الفاعليّة و الغائيّة. و الفيّوميّة الاحاطيّة من حيث الأوليّة و الآخريّة، و المبدأيّته و المعاديّة بالاضافة الى الأنوار القاهرة العقليّة و الذوات الامريّة النفسيّة، و العقول المفارقة الّتي هي الطبايع المجرّدة المستخدمة للطبايع الحجرّدة المستخدمة للطبايع الحجرية، و يقال لها: «ارباب الانواع».

و تارةً أخرى على مرتدِفات° هذه الأمر و متعلّقات هذه الاضافة بحسب منشئها في البدؤ، و مصيرها في العود:

١ - مُجدِ: نافع.

٢ - نذالة: حسَّاسة، حقارة.

٣- راجع: «الشفاء»، طبيعيات، الفن الأوّل، المقالة الاولى، فصل ٧، الطبع الحجرى، ص ١٦-١٧.

۴ - أي: بهمنيار، راجع: «التحصيل»، ص ٦٦١ - ٦٦٢.

۵ - مرتدفات: متابعات.

[1]: فإمّا أن يكون «م» الدرجة ميم المبدأئيّة، و «م» الدقيقة ميم المعاديّة، و «ى»
 المتوسّطة بمنزلة القلب لكمال جامعيّة المرتبة الجامعة للبداءة و النهاية.

[۲]: و إمّا أن يكون «م» الدرجة ميم الملكوت الأعلى، و «م» الدقيقة ميم الملكوت الأعلى، و «م» الدقيقة ميم الملكوت الأدنى لكون النفس خليفة العقل، و «ى» الواسطة اشارة الى استجماع جميع الشؤون، والاشتمال على جميع الصور.

ولا يبعد أن يجعل الميمان للملكوت الأعلى، كفاية على أنّ النفس القدسيّة الناطقة البشريّة عند استنمام مرتبة العقل المستفاد و استكمال نصاب التألّه و التقدّس و مهاجرة اقليم الحسّ و مرافضة عالم الهيولي - الّتي هي بالحقيقة [ب - ٥٧] القرية الظالم أهلها - تنسلخ عن عوارض النفسيّة، و تستحقّ اسم العقل الناصع و تنخرط في سلك الملكوت الأعلى؛ و تكون مثابتها في آخر السلسلة العوديّة مثابة العقل في أوّل السلسلة البدويّة؛ فاذن كماكان العقل أولى المراتب في سلسلة البدؤ يعود، فيصير في سلسلة العود أخيرة المراتب، فيتكرّر الملكوت الأعلى في دائرة الوجود في النظام الجمليّ أوّلاً و آخراً، كما حرف الميم في الدائرة الحرقيّة ...

و من الحكماء من جعل «م» الدرجة ميم المجردات، أعني مطلق عالم الملكوت جملة، و ميم الدقيقة ميم الماديّات جميعاً، أعني عالم الملك على الاطلاق لكون عالم الملك فرع عالم الملكوت، و «ي» الواسطة:

[1]: إمّا العالم المثالق الذي هو عالم البرزخ المتوسط بين المجرّد و المادي.

[۲]: و إمّا اشارة الى المراتب العشر البدويّة و العوديّة، أو الى جامعيّة القوّة الفعّالة
 الجامعة للصور من حيث الإفاضة و التفعيل، و جامعيّة القوّة المنفعلة الجامعة من حيث
 الحامليّة و الانفعال.

١ - اقتباس من النساء، ٧٥: «ربّنا أخرجنا من هذه القرية الظالم أهلها».

۲- کذا.

٣ - الناصع: الخالص الصافي.

#### [ن]:

و «ن» منزلتها في دور عقود العشرات منزلة «هـ» في دور الآحاد، و هي من الحروف الدائرة، روحانيتها عقد الخمسين عدد جملة الحروف و النقاط، و كمالها الظهوري بحسب مبدأ دور العقود الوفق العيسوي، كما «هـ» كمالها الظهوري بحسب مبدأ دور الآحاد الوفق الآدمي، و مراتبها ستّ، الخامسة أخيرتها، و حروف مراتبها ثمانية وعددها مضروب «ه» في «ى»، و هو المتحصّل من جمع النسبتين التكوينية الخلقية والإبداعية الأمرية، أعنى «ك» و «ل»، [الف - ٥٨] و هما طرفا نظام الوجود، فاذاً هي محقوقة بأن تكون لدائرة عوالم الامكان، و يدلّ بها على كتاب نظام الوجود.

«ن» الأولى قوس الدرجة للامكان الذاتي، و «ن» الأخيرة قوس الدقيقة للامكان الاستعدادي، و «و» في الوسط بمنزلة المركز للوجوب بالغير، كما في الدائرة الواوية الحاشيتان للوجوبين السابق و اللاحق، و الواسطه للأمر - أى الابداع و الايجاد - فالامكان الاستعدادي وصف للمادة، قائم بها، و متأخّر عن وجودها؛ و الامكان الذاتي من المراتب السابقة، فهو قبل مرتبة الوجوب قبليّة بالذات في لحاظ العقل، و لكنّه غير من المراتب السابقة، فهو قبل مرتبة الوجوب بحسب نفس الأمر؛ لأنّه و ان كان سلباً بسيطاً لطرفى منسلخ عن مقارنة الوجود و الوجوب بحسب نفس الأمر؛ لأنّه و ان كان سلباً بسيطاً لطرفى الذات الآ أنّه ليسيّة الذات المتقرّرة من حيث نفس الذات حين ما هي متقرّرة من تلقآء الجاعل، ولذلك كان بالقوّة أشبه منه بالعدم، وكان له تعلّق منا بالجاعل من تلك الحيثية بالعرض.

و ربّما قبل النونان لسلسلتى البـدو و العـود؛ أو للـعالمين الأعـلى و الأسـفل، أو للأمرين التكويني الايجادي و التدوينى التشريعيّ. و الواوكناية عن الوجوب بـالغير أو اشارة إلى أنّ النظام تامّ لايتصوّر أتمّ منه.

#### [س]:

و السين دائرة حكميّة روحانيّة، متساوية الدرجة و الدقيقة بحسب العدد، عــدد

درجتها في عقود العشرات نصاب كمال أوّل الأعداد التامّة في مراتب الآحاد، و قد تكرّر في مرتبة الدقيقة، و هو عدد زائد، مزاجه من أجزائه العادّة مائة و ثمانية، و هي خماسيّة المراتب، أخيرتها الرابعة، و حروفها ثمانية ر قد [ب ـ ٥٨] جُعلت حرف حقيقة الانسان و مرتبة الحقيقة المحمديّة المن وجوه:

الأول: أنها من جمع «ك» حرف عالم الملك و «م» حرف عالم الملكوت، وكذلك الانسان مؤتلف الحقيقة من جوهرين، أحدهما: البدن المتحرك الهيولاني - وكذلك الانسان مكونات عالم الملك - و الآخر: النفس الناطقة الملكونية، و همي سُلالة مبدّعات عالم الملكوت.

الثانى: انها مجموع «ن» - حرف عوالم الامكان بجملتها - و «ى» المراتب العشر البدؤية و العودية الني هي قطر دائرة نظام الوجود، و الانسان أيضاً و هو العالم الصغير بحقيقته الجامعة، و بمرتبة عقله المستفاد من مراتب نفسه المتقدسة المتألّهة نسخة الهيّة مطابقة لكتاب الله المبين الذي هو العالم الكبير، أعني جملة العوالم بنظامها الجملي من الفاتحة إلى الساقة.

الثالث: أنها بحسب درجتها في العالم الحرفي عدد رائد، متحصل من ضرب «ب» في «له و من ضرب «و» في «له و من ضرب «ج» في «كه. مزاجه ماثة و ثمانية، فضل المزاج على ذى المزاج عدد صور الثوابت المرصودة، و تضعيفه أعني مجموع مرتبتي الدرجة و الدقيقة ماثة و عشرون. حاصل التضعيف أيضاً عدد زائد، مزاجه ضعفه أى ماثتان و أربعون، و أيضاً هو نصاب استكمال العدد التام و هو السنة، و أيضاً هو أقل عدد يتصحّح منه أكثر الكسور التسعة، و لهذه الفضيلة اعتبر المخرج السنيني في طبقات العلوم التعليمية، وكان وتر قوس شدس الدور مساوياً لنصف القطر، و الجيب الموضوع لنصف مدس الدور مساوياً لقوسه [الف - ٩٥].

وكذلك الانسان بحسب درجة جوهر الجسديّ و روحه البخاريّ ـ و هو الجنبة

١- حرف مرتبة الحقيقة المحمديّة، هو حرف مزاج السين، يوازى هو حقّ مأة و ثمانية (كذا)، ذلك
 وهو الحقّ المخلوق به الأشياء، فالحقّ الاضافي الأمري (كذا)، وكلمة «كُن» مطلقاً.(نورى)

السافلة من الحقيقة الانسانية \_ قد انمازه ' عن أنواع عالم المكونات بحمائم المرايا وكراثم النعم، و اختص من بينها بلطائف البدايع و غرايب الحكم، فجماهير الأطباء والمشرّحين أدركوا في تشريح بدن الانسان خمسة آلاف من المنافع و المصالح والغايات و الفوائد، و عدّدوها تعديداً و فصّلوها تفصيلاً، مع أنّ بضاعة قوّة الادراك البشريّ من المعرفة مُزْجاة، و ما أوتوا من العلم الأقليلاً ".

و من المستبين أنّ جنبته العالية و طبقته الأعلى \_ أعنى النفس المجرّدة الملكوتية التي هي من تمامة اقليم القدس و قبّة أرض عالم العقل \_ أوسع و أثمّ بمراتب غير محصاة و درجات غير محصورة، كما قال معلّم المشّائين أرسطوطاليس في «اثولوجيا» النفس ليست في البدن، بل البدن في النفس؛ لأنها أوسع منه و من أراد أن ينظر الى صورة نفسه المجرّدة فليجعل من الحكمة مرآة.

الرابع: أنّ السين أعني المائة و العشرين عدد ثلث الدور و قطر الدائرة بثلاث نُقط من فوق، تبلغ مرتبة الشين المعجمة، أعنى الثلاثمأة و الستين، عدد محيط الدائرة التامّة بدرجتها، وكذلك النفس العاقلة الانسانية المفطور جوهر ذاتها [ب - ٥٩] في الفطرة الأولى على مرتبة العقل المنفعل الهيولائي تستكمل في الفطرة الثانية مراتبها الثلاث: المعقل بالملكة، و المعقل بالفعل، و العقل المستفاد بالاستفادة و الاستشراق من العالم الأعلى، فاذا بلغت في الاستكمال النصاب الأعلى والمرتبة القصيا، صارت عالماً قدسياً عقلياً مضاهياً للعالم الجملي الوجودي، و مِن حِكم التنزيل الحكيم قول الكريم سبحانه: في الأربطين المحلي الوجودي، و مِن حِكم التنزيل الحكيم قول الكريم سبحانه: في الدرجات، و عدد رفيع «شين» (على الاضافة إلى الفاعل، أي رفيع درجاته، لا رافع للدرجات، و عدد رفيع «شين» أي و الستون.

۱ - انعاز: تعيّر.

۲ - حمائم: مُعظمات.

٣ - اقتباس من الإسراء، ٨٥: «و ما أوتيتم من العلم الأ قليلاً».

٤ -كذا، فالحقِّ: أنَّ مؤلف هذه الرسالة، الشيخ اليوناني، فلوطين.

٥ - راجع: «اثولوجيا»، الميمر الثالث في تحقيق منزلة النفس في البدن ص ١٠٥.

٦ - غافر، ١٥.

الخامس: أنّ وس كناية عن السوية العدلية و الاستواء الاعتدالي، و الانسان مزاجه الجسماني \_ لبدنه الهيولاني من تفاعُل الصور النوعيّة و تكاشر الكيفيّات الفعليّة والانفعاليّة \_ أعدل الأمزجة الجسمانيّة و أفضلها و أقربها من الاعتدال الحقيقيّ، و مزاجه العقلاني لنفسه المجرّدة \_ من تعادل أعراق الأخلاق القدسيّة و تقاوم أصول الملكات الملكوتيّة و تضاعف أشعّة الاشراقات العقليّة المنعكسة عليها من عالم الأنوار الفيّاضة \_ أعدل الأمزجة النورية و أبهاها، و أقربها من النور الحقّ و البهاء [الف \_ ١٠] الباهر.

وكما استقرّ جرم الارض في وسط عالم الأجسام ـ بتعادل أثقال الجوانب وتفاوم مدافعات الأطراف باذن الله سبحانه من دون عضادة الأساطين و دعامة الدعائم - فكذلك الانسان العارف المتقدّس المتألّه القائم بالقسط بجوهر نفسه الناطقه التي هي أرض زروع الحقائق، و أمّ معادن الصور العلميّة و الجواهر العقليّة، فلذلك استواء تقاوم الأسماء و الصفات و تعادل الأخلاق و الملكات قارّ الاستقرار في وسط العالم العقليّ، مستوى الوزن في كفّتى ميزان حقيقته الاستوآء الاعتدالي و السويّة العدليّة بحسب استكمال نصاب كمال قوتيه العاقلة و العاملة، وكما قال اوميرس اليونانيّ ،خير أمور عالم الحسيّ و أعدلها، أوسطها. وخير أمور العالم العقليّ، وأعدلها و أجملها و أفضلها، أعلاها. « و في الحديث عن باب مدينة العلم و دار مدين الحكمة مولانا اميرالمؤمنين ـ عليه السلام و في الحديث عن باب مدينة العلم و دار مدين الحكمة مولانا اميرالمؤمنين ـ عليه السلام . « كلّ شيء يعزّ بو و العلم يعزّ حيث يغزر ا».

ثم من أسرار تطابق العوالم ما لايزيغ عنه بصر المتبصّر العارف أنّه كما في الكتاب المبين الايجاديّ الابداعي المحتوي على رطب طباع الامكان و يابسه صدر بدؤ الفاتحة العقلُ و ختم عود الساقة الانسان المتألّه المتقدّس الصائر بعقله المستفاد كتاباً جامعاً وعالَماً عقلياً، مرتبته في الساقة مرتبة [ب - ٦٠] العقل الأوّل في الصدر.

فكذلك في الكتاب الكريم الايحاثي و المصحف المجيد التنزيلي على هذه السنّة، حرف العقل أعني باء البسملة في الصدر، و حرف الانسان أعني سين و الناس في

۱ - یغزر: پکثر.

٧ - اقتباس من الأنعام، ٥٩: «ولا رطب ولا يابس الاّ في كتاب مبين».

الساقة ليتطابق المصحفان الفعلي ﴿ وِ القوليِّ فِي الفاتحة وِ الخاتمة.

و لهذا النمط من النظر ضرب من البسط على ذمّة "سدرة المنتهى» وكتاب «تأويل المقطّعات» يسّرنا الله سبحانه لإتمامها.

# [ع]:

والعين منزلتها في دور العشرات منزلة الزاى في دور الآحاد، روح درجتها معراج روح درجتها، و هو عدد زائد، فضل مزاجه عليه «د»، و تحصّله من ضرب «ز» في «ى»، ومن جمع «ى» و «س»، و من جمع «ك» و «ن»، و من جمع «ل» و «م»، فعلى قياس ما دريت يكون عروج درجة حرف النفس بما هي مضافة مقتضاه الانسلاخ عن النفسية، والارتقاء من مرتبتها إلى مرتبة العقل، والصعود من درجة التدبير الجزئي الى درجة العناية الكلّية، فتكون «ع» موضوعة [الف ١٦٠].

تارةً لخصوصية طبقة من طبقات عالم العقل، و هي طبقة العقول المفارقة المدبرة، المتعلقة بطبائع الانواع الحسمانية التي هي من الصور النوعية الجوهرية المنطبعة في موادّها بمنزلة الأرواح من الاجسادة و بمنزلة اولات الاظلال من الأشباح الجوهرية بالقياس الى أظلالها يعبر عنها، به أرباب الانواع» و «مدبرات الطبائع». نسبة كلّ منها في سلطان التصرّف و عناية التدبير بالقياس الى جملة أفراد النوع على العموم، و استخدامه الصورة النوعية نسبة النفس المجرّدة إلى بدنها الشخصيّ بخصوصه في سلطانها عليه وعنايتها به و تدبيرها له، و استخدامها طبيعته الجوهرية و قواه الادراكية و التحريكية في جميع الأمور. فكما النخاع خليفة الدماغ، و الطبيعة الجزئية المنطبعة خليفة النفس المحردة الشخصيّة، و النفس الملكوتية الأمريّة خليفة العقل الابداعيّ، فكذلك الصورة النوعية الكليّة المنطبعة خليفة العقل المدبر و طلسمه و ظلّه، و هو بالحقيقة الصورة النوعية المجرّدة.

١ - خ: العقلي.

و تارةً أخرى للدلالة بها على العناية القيوميّة و الرحمة الفيّاضيّة، و الافاضة الرحمانيّة للقيّوم الواجب بالذات \_ عزّ سلطانه \_ بالنسبة إلى هذا الاقليم من العالم العقليّ بخصوصه، و الاستمساك [ب - ٦١] بانّها من جمع «ل» و «م» فيكون المدلول عليه بها جمع نسبتي الخلق و الامر، أى ترتيب الخلق بواسطة الأمر مناطه حسبان أنّ «م» حرف عائم الخلق. و قد استبان لك سبيل الأمر هنالك.

#### [ف]:

والفآء: بحسب الأدوار السبعة من جهة اعتبار الطبايع أوّل المدارات في الدور المخامس، و بحسب الأدوار الثلاثة العدديّة منزلتها في دور عقود العشرات منزلة الحآء في دور الآحاد، أعني حرف الطبيعة بما هي مضافة، فعقد الثمانين عروج مرتبة الثمانية و هو عدد زائد، مزاجه وقو، فضل المزاج على صاحب المزاج «كو»، و ذلك مزاج «مو» عدد أجزاء النبوّة في حديثه ـ صلّى الله عليه و آله و سلّم ـ «الرؤيا الصالحة جزء من سنّة وأربعين جزءاً من النبوّة»!.

و قد دريت أن فضل مزاج وس، على وس، ومجه؛ فضله على عدد أجزاء النبوة درجة حرف العقل، أعني وب وو وس من حيث درجتها حرف الانسان، و من حيث مزاجها زائد حرف الانسان، و من حيث مزاجها زائد حرف مرتبة الحقيقة المحمديّة ألّتي هي كمال مرتبة نوع الانسان، و النبوّة هي كمال مرتبة القوّة القدسيّة للنفس الانسانيّة.

فاذن تكون «س» مرتبة الحقيقة المحمديّة بحسب فضل مزاجها عليها، و هو «مح» [الف \_ ٦٢]، و يكون فضل «مح» \_ أعني مرتبة الحقيقيّة المحمديّة \_ على «مو» \_ أعني عدد أجزاء النبوّة \_ بدرجة حرف العقل، و هي «ب» دلالةً عقليّةً، على أنّ صاحب هـذه

۱ - «بحارالانوار»، ج ۱۷۸/۱۱ و «الصحيح» لمسلم، كتاب الرؤيا، ج ۱۷۷۴/۴ ح ۲۲۲۳.

٢ - حُرفَ هذه المرتبة الحقيقة المحمديّة حقّ روحانية مأة و ثمانية، و هي الحقّ المسخلوق به الأشياء، المستى بالمشية الممخلوقة بنفسها، و الاشياء بها؛ و هي كلمة «كن» المطلقة العامة لجميع أسماء الحقيقة الأمرية المسماة بالحقّ الاضافي و بالاضافة الاشراقية و باشراق شمس الحقيقة، و لها تقدّم على كمال القوة القدمية المسماة بالعقل المستفاد بمرتبتين في وجه من الاعتبار. (نورى).

المرتبة الكريمة و هو خاتم النبيين - صلّى الله عليه و آله و سلّم - أفضل من زمرة النبيين بأصيلتهم بما أنّه - عليه و آله السلام - في آخر سلسلة العود بمنزلة العقل الأوّل في أوّل سلسلة البدؤ من حيث أنهما بحسب القرب من نور الأنوار و مبدأ المبادى - جلّ سلطانه - على نسبة واحدة؛ فلذلك كان العقل الأوّل نور خاتم النبوّة، و نطق السان مرتبة المحمديّة - صلّى الله عليه و آله و سلّم - تارةً بقوله: «اوّل ما خلق الله العقل» و أخرى بقوله: «اوّل ما خلق الله العقل» و أخرى بقوله: «اوّل ما خلق الله العقل» و أخرى بقوله: «اوّل ما خلق الله نورى.» فليتبضر!

ثمّ إنّ علاقة الارتباط للفآء بالنسبة الى الالف متكرّرة من الطرفين من حيث أنّ درجة «ا، في دقيقه الفآء، و درجة «ب» في دقيقة الالف، كما للام و ان كانت هي في اللام أشد و حروف مراتب الفاء هي حروف مراتب الألف بعينها، فلمتاكانت مرتبة «ف، ارتقاء حرف الطبائع بما هي مضافة و ملحوظة من حيث استنباع الآثار و مبدأية [ب - ٦٢] الأفاعيل - أعني «ح»، و ضرب «ح» حرف الطبيعة في «ى» حرف جامعية مراتب نظام الوجود كله، و مسطح «ب» حرف العقل في «م» حرف عوالم المملكوت و جمع «ل» الوجود كله، و مسطح «ب» حرف عالم الامكان بعوالمه و أقاليمه، و جمع «كم حرف عالم التكوين و «س» حرف عالم الأمر و «ن» حرف عالم الأمر و «ن» حرف المعلقية الأنسان، و حمع «كم» حرف المعلقة المجرّدة العقلية و الطبايع المفارقة الكلّية، و «ى» حرف النظام الجملي بجميع مراتبه، و كانت أكيدة العلاقة الارتباطية بالنسبة الى «ا» خط الأمر الاول الايجاديّ و حرف الإضاضة الأولى الابداعية - كانت لامحالة محقوقة بأن يكون حرف المناية الاولى السابغة و الرحمة الواسعة السابغة على الاطلاق، و عنها التعبير في اصطلاح الحكمآء الراسخين في التألّه بالواسعة السابغة على الاطلاق، و عنها التعبير في اصطلاح الحكمآء الراسخين في التألّه بالواسعة السابغة على الاطلاق، و عنها التعبير في اصطلاح الحكمآء الراسخين في التألّه بالطبيعة الفعّاليّة الكليّة المطلقة» و هي مبدأ المفيض و الممسك الحافظ و المقيم المدبّر النظام الكلّ بقضّه و قضيضه.

۱ - خ، بطن.

۲ - آلوافی ج ۱۷/۱-۱۹، «اللاکی المصنوعة» ج ۱۲۹/۱-۱۳۰، «حلیة الاولیــاء» ج ۳۸/۷ و فسی «الکافی» ج ۲۱/۱: «انّ اللّه عزّ و جل خلق العقل و هو اوّل خلتیٍ من الروحانیین».

٣ - بحارالانوارج ١٤/٢٥، ج ٢٧/٢٥، ج ١٩٧١ و «غوالي اللثالي» ج ١٩٩/ ح ١٤٠.

٣ - من حيث كون التكرّر في اللاّم أولى طبقتي الدقيقة من الطرفين. (منه).

و من باب ضرب الأمثال يعتبرون النظام الجمليّ الّذي هو الانسان الكبير بسمنزلة البدن و المجسد و العناية الاولى بمثابة النفس و الروح، و من باب ايراد العفليّات في قالب المحسيّات و القدسيّات في طيّ الهيولانيّات، نظام الكلّ بسمنزلة مسادّة الجسسم؛ والعسناية الأولى بمثابة جوهر الطبيعة. [الف - ٦٣].

و يقولون كلّ ما يقع في أقاليم الوجود و عوالم الموجودات - من القسريّات والطبيعيّات و التسخيريّات و الاراديّات بالنظر الى النظامات الجزئيّة من صغير و كبير، وجزئيّ و كليّ - فهو طبيعيّ للنظام الجملي الوجوديّ و طباعيّ الانسان الكبير الكليّ، والطبيعة الفعّالة في النظام الجملي بالإرادة الحقّة و الاختيار الحقيقي هي العناية، و العناية هي كون الأوّل تعالى عالماً لذاته من ذاته بما عليه الوجود في نظام الخير، و علّة لذاته للخير و الكمال على حسب استحقاق طباع الإمكان و راضياً به على النحو المذكور، فيعلم نظام الخير على الوجه الأكمل الأبلغ في الامكان، فيفيض عنه ما يعلم نظاماً و خيراً على الوجه الأبلغ الذي يعلمه فيضاناً على أتم تأدية الى أقصى النظام بحسب الامكان؛ فهذا معنى العناية عندهم.

و لقد تكرّر في تضاعيف أبواب الشفاء أو فتونه إطلاق الطبيعة الكليّة الممسكة لنظام العالم على العناية، و هذا النمط من التوسّع باب واسع موسوم في علم البلاغة بصنعة المشاكلة و صنعة الازدواج». و منه اطلاق الطبيعة الخامسة على الطباع الفلكي في «الشفاء» [ب - ٦٣] و «الاشارات» أو اطلاق الحاسة السادسة على القوّة العاقلة في «اتولوجيا» أو بالجملة لفظ الطبيعة تطلق في الاصطلاحات الصناعية على عدة معان مختلفة:

الأول: الطبايع الجسمانيّة و الصور النوعيّة الجوهرية المنطبعة، و هذا المعني هو المدلول عليه بحرفي «د» و «ح» بحسب اعتبارين مختلفين، و الطبيعة و الصورة النوعيّة في المدلول متّحدتان بالذات، مختلفتان بالاعتبار، و في المركّبات مختلفتان بالذّات.

١ - واجع: طبيعيات والشفاء ، الفن الأوّل ، المقالة الأولى ، الفصل السابع ، ص ٣٩ - ٢٠ ط مصر.

٧- راجع: «الاشارات»، ترجمة ملكشاهي، الاصطلحات، ج ٢/٢٤٥.

٣- واثولوجياء، آخر الميمر الرابع، ص ٩٤، تحقيق عبدالرحمن بدوى.

الثاني: الطباع المجرّدة الجزئيّة الّتي هي النفوس المدبّرة، و انّما تدبيرها بالقياس الى أبدان جزئيّة على سبيل التعلّق و التسلطن، و المختصّ بالدلالة على هذا المعني حرفا «ج» و «و» بحسب اعتبارين.

الثالث: الطبايع الكليّة المقيّدة و هي العقول النوريّة القدسيّة المفارقة الّـتي هي مديّرات عوالم الجسمانيّات و أرباب أنواعها، و إنّما طبايع الأجسام و صورها النوعيّة المنطبعة في مبدأيّة آثار النوع طلسمات و أظلال لها؛ فكلّ منها في عنايته و تدبيره بالقياس الى عالم من العوالم بجملته، و نوع من [الف \_ ٦۴] الأنواع بكليّته، مثابته مثابة النفس المحرّدة في عنايتها، و تدبيرها بالقياس الى هويّة شخصيّة بخصوصها و بدن جزئيّ بعينه، و هذا المعنى يختصّ بالدلالة عليه حرف «ع».

الوابع: الكليّة المطلقة الّتي هي المدبّر الحافظ لنظام الكلّ و مبدأ تدبير الخير فسي النظام الجمليّ، و هي العناية الأولى و الرحمة السابقة و يختصّ بالدلالة على هذا المعنى حرف وف».

الخامس: سنخ الماهية لكلّ حقيقة، فكلّ ماهية بما هي هي يـقال لهــا «الطبيعة المرسلة»، و يقال للهويّة الشخصيّة الّتي هي فردها «الشيء الطبيعي». فهذا مـحزّ القــول الفصل في هذا الموضوع.

# [ص]:

والصاد: المدار الثاني من المدارات الأربعة بحسب الطباع في الدور الخامس و آخر المدارات التسعة في الدور الثاني من الأدوار الثلاثة العدديّة مراتبها من الدرجة الى الرابعة خمس، و حروفها سبعة. عدد درجتها عدد مجموع مرتبتي الميم، أعني عقد التسعين المحاصل من ضرب «هـ» في «يح» عدد مراتب طبقات الموجودات، و هو عدد زائد، مزاجه ماثة و أربعة و أربعون، فضل المزاج على ذى المزاج «ند»، مزاج هذا الفضل

١ - محزَّ: موضع القطع.

"سو» عدد اسم الذات الحقّة القيّوميّة، فهذا العقد معراج مرتبة «ط»، وكماله [ب - ٦٣] الظهوريّ بحسب مبدأ دور العقود مبلغ التكسيرالمساحيّ لسطح الوفق العيسويّ،كما «ط» كمالها الظهوريّ - بحسب مبدأ دور الآحاد القدر المساحيّ لسطح الوفق الآدميّ، و قوس ربع الدور، و هي تسعون درجة - هي القوس التامّة في العلوم التعليميّة، و متمّم كلّ قوس إلى الربع تمام تلك القوس، لما أنّ حبيب قوس الربع أعظم الجيوب، والجيوب مقادير القسيّ، و هي مقدار الزاوية القائمة البالغ كمائها نصابّ الاعتدال.

فاذن لمّا كانت وطي حرف الهيولي بحسب جوهر ذاتها ولا يصح للهيولي تأثير بالاضافة الى شيء، فلا تلحظ ذاتها مضافة الى شيء بالتأثير أصلاً، و لكنّها تكون بحسب نفس ذاتها ملحوظة بالاضافة إلى فاعل ذاتها و جاعل وجودها في سلسلة البدؤ، فتكون القابل لنسبة الأمر و الايداع في سلسلة المودة اذ الهيولي نفسها من الابداعيّات بيّة و وبحسب ما فيها من الصور و الأعراض أيضاً تلحظ مضافة إلى الباري الفيّاض فتكون المحل القابل لنسب المخلق و الصنع و التكوين [الف - ٦٥] فتكون وسي و هي معراج مرتبة و مرتقاها موضوعة للدلالة بها على الهيولي، بما أنّ جوهر ذاتها مجتمع النسب الاربع: الابداع و الاختراع و الصنع و التكوين جميعاً على اصطلاح؛ أو النسب الشلاث: الأمر و المخلق و التكوين على اصطلاح آخر. و بما أنّ هو بتها الحامة لصور المكوّنات باقية بشخصيتها مع تبدّلات الصور و فساد شخصياتها، و قد ورد في الحديث التعبير عنها. بـ وعجب الذنب و الاشارة الى هذا السرّ. فايّفقَه!

[ق]:

والقاف: بحسب مرتبة الدرجة أوّل عقود، آخر الأدوار العدديّة، و بحسب الطباع

۱- جاءفي«السنن»للنسائي ج ۱۱/۴، كتاب الجنائز: «و في حديث مغيرة: كلّ ابن آدم بأكله الترابُ الأعجب الذنب، منه خَلق و فيه بركب». و أيضاً جاء في «صحيح البخاري»كتاب النفسير، سورة الزمر، آية ١٨، ج ١٨١٣/۴، ح ٤٥٣٦ (تحقيق الدكتور مصطفى ديب البغا): «ويبلي كلّ شيء من الانسان الأعجب ذنبه، فيه بركب الخلق».

أيضاً انظر: «المعجم المفهرس الألفاظ الحديث النبوى»، ج ١٨٩/٢.

ثالث مدارات الدور الخامس، و هو مربّع «ى»، و منتهى معراج كمال العقد الكامل ، أعني العشرة و مرتقاه، و هو عدد زائد، فضل مزاجه عليه «يز»، و تحصّله من جمع «ى» و «ص»، و «ك» و «ف»، و «ل» و «ل»، و من ضرب «ب»، في «ن» و من تعشير «ى» فهي محراة أن تكون حرف القاهرية الاحاطية و القيومية الايجادية لجاعل الذات ومنفيض الوجود على الاطلاق الذي هو نوركل نور، و منه رشح كل فيض و ظهوركل إنّ، وهو بكل شيء محيط بالنسبة الى جملة نظام الوجود، وكل ذرّة من ذرّات النظام من الجوهر و الأعراض في الترتيب النازل طولاً و عرضاً من أزل آزال المبدأ الى أبد آباد المعاد على الاجمال و التفصيل جميعاً بالنظر الى متجد جناب القيّوم الواجب بالذات جلّ المعاد على الاجمال و التفصيل جميعاً بالنظر الى متجد جناب القيّوم الواجب بالذات جلّ المعاد على الاجمال و التفصيل جميعاً بالنظر الى متجد جناب القيّوم الواجب بالذات جلّ المعاد على الاجمال و التفصيل جميعاً بالنظر الى متجد جناب القيّوم الواجب بالذات جلّ

### [c]:

و الواء مضعّف «ق» بحسب الدرجة، عدد زائد، فضل مزاجه عليه «كه»، فحيث أن «ق» حرف قاهرية الاحاطة المطلقة و قيوميّة الابداع على الاطلاق بالنسبة الى الانسان الكبير الجمليّ، و شخص النظام المجموعيّ بما عليه من استجماع مراتب الكون، و اعداد الوجود بجُملها و تفاصيلها باعتبار جهتى الاجمال و التفصيل معاً من حيث كبرياء الذات الأحديّة و سلطان الحقيقة الوجوبيّة.

فيكون على سنّة حكم التضعيف «ر» حرف ربوبيّته سبحانه على أقسى مسراتب الاطلاق و الشمول و السعة و الاحاطة و رجوع نظام الوجود بجملته، و ردّ زمام العوالم بأسرها في اعتبار حيثيّتي الاجمال و التفصيل جميعاً الى استيلاء كبرياء قاهريّته الفعّالية وسلطان احاطة تدبيره الفيّاضي في جهتَى المبدأ و المنتهئ، و اعتبارى الفاعليّة و الغائيّة،

١- و فمى التنزيل الكريم أيضاً وصف عقد العشرة بالكمال؛ في قوله عزّ من قائل: ﴿ تلك عشرة كـاملة﴾ [البقرة/١٩٦] (منه).

٧ - محراة: من وحرى؛ أي مجدرة، مخلفة.

٣ - اقتباس من فصّلت، ٥٤: «ألا إنّه بكلّ شيء محيط».

وحيثيّتي الأوّليّة و الآخريّة؛ و بالنظر الى الجناب الأعلى من حيث قيّاميّته الوجوبيّة وبلحاظ حقائق الجائزات أيضاً بحسب فاقة طباع الامكان و ليسيّة ذوات الممكنات في حدّ أنفسها الهالكة؛ فسبحان الله الواحد القهّار ' مبدأ الكلّ و منتهاه، و اوّل كلّ شيء [الف - ٦٦] و آخره، و فاعل كلّ شيء و غايته، و اليه رجوع كلّ شيء و مصيره من كلّ وجهٍ، ومَردّه ومَعادُه من كلّ جهة.

فهذه العشرون حرفاً امّهات الحروف، و أصول العالم الحرفيّ أربعة عشر، منها مصدّرة بها فواتح تسع و عشربن سورةً كربمةً تنزيليّةً بعدد أسماء الحروف، و مُضَمَّنَةً فيها السيّة الباقيّة، و منها تركّبت الأسمآء الحسنى الإلّهيّة كلّها بحسب جميع الأجزاء، أو بحسب الجزء الغالب، و سورة التوحيد لم تتركب إلاّ من ستّة عشر حرفاً منها. و هنالك كنوز حقيقيّة من أسرار الحكمة المتعالية، ضمان الكشف عنها على ذمّة «سدرة المنتهى» وكتاب «تأويل المقطّعات» باذن الله العزيز العليم.

# استضاءة على

ألم يقرع سمعك أنّ رهطاً عِرّيفين من علماء الأسرار يتولّعون بكلام روحانيّ في قالب أربعة مصاريع من الشعر، ينزّلونها في استجلاب الخيرات و استنزال البركات منزلةً عظيمةً؛ و قد صدّرنا بهاكتاب «الجذوات و المواقيت» و هي:

في كلّ عين من العينين عينان في كلّ نون من النونين نونان<sup>٢</sup>

عینان عینان لم یکتبهما قـلم نونان نـونان لم یکتبهما قـلم

بسمالله الزحمن الزحيم

بعد حمد الله و الصلوة على محمّد و آله خير البرية، يقول: أحقر عبادالله الغني وأحمد بن زيمن العابدين العلوي، إنّ بعض إخوان الصفا و خلآن الوفا التمس منّي شرح مصاريع من علماء الأسرار و عرفاء الكبار، ينزّلونها في استجلاب الخيرات و استنزال البركات منزلة عظيمة، قد صدرت عن ينبوع الحكمة، فحل الفحول، سهام العقول، و هو استاذي و من اليه في جميع العلوم استنادي، حيث صدرّ بهاكتاب والجذوات

١- اقتباس من الزمر، ٣: وسبحانه هوالله الواحد الفهار».

٧- هنا ننقل الشرح الوارد من العلامة، السيد احمد العلوى العاملي ايضاحاً للمقام:

فكأنَّه قد آن لك أن تتسبّل الى حريم معناه، و لنا أن نسلك بك سبيل مغزاه.

فنقول: •عينان • حرفيّان، و هما: «عُ الابداع و «ع، الاختراع، هما •عينان» ينبوعان [ب ـ ٦٦] •ثم يكتبهما قلم، أى عقل فعّال، لأنّ الممكن الذات الجائز الوجود ليس في مُنّته إبداع الذات و جعلها و اعطاء الوجود و افاضته؛ بل انّ ذلك أمر قد استأثر به جناب القيّوم الواجب بالذات جلّ سلطانه، اذ ليس ينبع التقرّر و الوجود الاّ من عين المحقّية و ينبوع الوجوب.

«في كلّ عين من العينين عينان» خرّار تان ١، [١]: امّا في عين الابداع، فعالم العقل و عالم النفس، و هما اقليما عالم الأمر، وكور تا عالم الملكوت الذي هو عـالم حـقيقة

والمواقيت»، و هي:

عينان عينان لم يكتبهما قبلم نسونان نونان لم يكتبهما قبلم نسونان نونان لم يكتبهما قبلم

فاسعفت مأموله و انجحت مسؤوله. فأقول و بالله التوفيق و بيده أزمّة التحقيق؛ وعيفان، حرفيّان عين الابداع و عين الاختراع وعيفان، ينبوعان، ولم يكتبهما قليم، أي عقل من العقول الفعّالة و الجواهر الفدسيّة القادسة، لانه مع قدسيّته و فعليته و ملكونيّته في ساهرة الامكان الذاتي، و يكنفه الليس و البطلان في جوهر ذاته و سنخ حقيقته فلا يكون في مُنّته و قدرته اعطاء الوجود الإبداعي و افاضته، و لا الوجود الاختراعي وافادته؛ بل انّ ذِلك أمر قد استأثر به القيوم الواجب بالذات؛ لأنّه عين الحقيقة و ينبوع الوجود.

وهي كلّ عين من العينين عينان، أمّا في عين الابداع عينان - هما عالم العقل و عالم النفس - وهما عينان تحتويان على ينابيع أنوار مختلفة، تنبع من كلّ منها الاشعة و الاشراقات و جداول الندابير والرشحات. وأمّا في عين الاختراع فعينان أخريان، هما: عالم المواد و عالم الصور، و هما اقليما بسائط عالم الشهود والملك اللذان ينبوعان تنبع من كلّ منهما ينابيع أنواع مختلفة؛ منها ينبوع ذوات كثيرة و هويات عديدة، و هو الطبعة.

«نونان» حرفیّان، و هما: نون التكوین و نون الندوین، هما نونان حوتان سبّاحان فی عین الافاضة وبحر الایجاد دلم یکتبهما، كتبة بصنع و ایجاد وقلم، عقل مفارق. و فی بعض النسخ: «لم یكنفهما» ای لم ینلهما رقم الایجاد و الصنع من المفارق الصرف فضلاً عن غیره، بل ناله من صنع الواجب الحقّ تعالی و صنع مجده، وانّ ذلك الاّ من الشروط.

وفي كل نون من النونين نونان، أى نون التكوين و نون التدوين ونونان.. [أمّا] في نـون التكـوين فنونان؛ أحدهما: الامكان الذاتى، و ثانيهما: الامكان الاستعدادي. و أمّا في نون التدوين، فنونان؛ أحـدهما؛ أحكام معالم الدين، و الآخر: علوم حقائق الامكان و معارف علوم حقائق الكون و معارف الكيان. والسلام. لايخفى أنّ فى شرحه رحــهالله، صدّر المصرع الثاني فى كلّ بيت بحرف ١١٤٨.

١ - الخرار؛ الكثير الخرير، و الخرير؛ صوت الماء.

الحمد و عالم الأنوار العقلية، فكل من ذينك العالمين عين خرّارة، تحتوى على يـنابيع أنواع مختلفة، تنبع من كلّ منها أنهار الأشعّة و الاشراقات و التدابير و الفيوضات. [٢]: وامّا في عين الاختراع، فعالم الموادّ و عالم الصور، و هما اقليما بسايط عالم الخلق، وكورتا أصول عالم الملك و الشهادة الذي هو عالم سلطان الطبيعة و عالم الجواهر الجسمانيّة؛ ففي كلّ من هذين العالمين ينابيع أنواع مختلفة منها نُبُوع هويّات منكثرة.

نونان احرفيّان، و هما «ن» التكوين و «ن» التدوين، هما «نونان» حوتان سبّاحان في عين الإفاضة و بحر [الف \_ ٦٧] الإيجاد، «لم يكتبهما» كتابةً فعليّةً صُنعيّةً، «قلم» عقل فقال. «في كلّ نون من النونين»، نونى التكوين و التدوين «نونان» [١]: إمّا في نون التكوين، فالامكان الاستعدادي، [٢]: و إمّا في نون التدوين، فأحكام التكوين، و قوانين سنن الشرع المبين، و علوم حقايق الكون، و معارف عوالم الكيان.

### راشحة استضائية

هل أنت متذكر ما في الخبر عن رسول الله \_ صلّى الله عليه و آله و سلّم \_ «انّ المنزل عليه تسعة و عشرون حرفاً. و «ما أنزل الله على آدم الا تسعة و عشرين حرفاً. و «ان لام الف حرف واحد قد أنزله الله عزّ و جلّ على آدم في صحيفة واحدة، و معه ألف ملك، و من كذّب و لم يؤمن به فقد كفر بما أنزل الله على محمّد \_ عليه السّلام \_ « و «من لم يؤمن بالحروف \_ و هي تسعة و عشرون \_ فلا يخرج من النار أبداً. و قد قيل في تفسير قوله سبحانه ﴿ آلَم ذَلِكَ آنْكِتَابُ ﴾ صحاته قال يا محمّد! هذه الحروف ذلك الكتاب

٩ - النونان الاولان، هما نونان من الارادة، أي الارادة الذائية. (نوري)

٣ - سرَّ ذَلَكَ: كُونَ النون حَرَفِ الامكان و القوة و حرف الارادة المتعلقة بالأعيان الثابتة، و الامكان غريق في بحر الايجاب و الوجوب ﴿الآأنَّه بِكُلِّ شَيءٍ مُحبِطُـ ﴾ [فضلت/٥٤] و أمّا الارادة فهي غريقة في بحر المشية. (نورى)

۳-کذا.

لم نعثر عليها في الجوامع المعتبرة.

۵ - بقرد، ۲-۴.

الَّذي أنزلته على أبيك آدم.

فاعلمن أنّ الالف اللّينة الساكنة مخرجها ورآء مخرج الهمزة و هي الألف المتحرّكة، فمخرج الهمزة أوّل المخارج و أقدمها و أسبقها و أقصاها، و هو أقصى الحلق. و مخرج الألف الساكنة من الجوف أعلى المجوّ و قصيا الفضآء في جهة العلو مممّا يـلى الحَنّك. [ب - ٦٧] و تغاير الحروف انّما يكون بحسب تغاير المخارج، اذ ذلك ملاك الاختلاف و مناط التغاير، فيجب عدّهما حرفين من الحروف الّتي هي عناصر الألفاظ.

واذ أسماء الحروف مصدّرة بمسمّياتها الّتي هي الزُبُر و الدرجات، ثمّ بعدها أولى مراتب البيّنات، أعني الدفائق، و هذا الضابط غير متصحّح الانحفاظ بالقياس إلى الالف اللّينة لاستحالة الابتداء بالساكن أو لاستعساره، فلم يكن بُدَّ من أن يعتبر ارتدافها لحرف على الائتلاف، و ينزّل الحاصل من التضاع لم منزلتها كأنّه هي بعينها ليكون تصدير الاسم بذلك سادًا مُسَدَّ التصدير بها، و قد دريت بما تلى عليك من قبل أنّ العلاقة الارتباطيّة بين الألف و اللاّم أشدّ العلاقات و أوكدها من جهات عديدة، و أيضاً هما من حروف اسم الذات الاحديّة، كان عدد الحروف، اعنى: ﴿ كَطْ ﴿ مَقَوْمِ عدد ﴿ لَ ﴾ و الألف الساكنة هي الناسعة والعشرون. فلا جرم كان ضمّ الألف الى اللاّم هو الأحقّ بالاعتبار، فاعتبر ﴿ لا ﴿ في التاسعة والعشرون. فلا جرم كان ضمّ الألف الى اللاّم اسماً [الف - ١٨] لهما، و الألف اسماً منزلة ﴿ ﴾ \_ أعنى الألف اللينة \_ فجعل لام الف اسماً [الف - ١٨] لهما، و الألف اسماً الهمزة \_ أعني الألف المتحرّكة \_ فلا محالة صارت لام الف بهذا الاعتبار حرفاً واحداً.

و من اعتبر الحروف ثمانية و عشرين ـ و هي عدد منازل القمر، و المرتبة الثانية من الأعداد التامّة و الكمال الظهوري للعدد الكامل و لحرف عالم النفس بحسب نسبة التأثير والتدبير ـ عدّ الهمزة و الالف اللّينة حرفاً واحداً، و لم يجعل مجرّد الاختلاف بالحركة والسكون مصحّحاً للتغاير، فكانّه تذاهل عن تغاير السبيل و تعامى عن اختلاف المخرج لل

١- النضأم: الاجتماع.

۲- قوله: «فكانّه تذاهل عن تغاير السبيل و تعامى عن اختلاف المخرج»، تفصيل السقال: أنّ من يجعل الهمزة المتحرّكة و الألف الساكنة حرفاً واحداً، و يعتبر الحروف ثمانية و عشرين يتمسّك بأنّ الحركة والسكون من العوارض و التوابع، و توارد العوارض المختلفة على موضوع ليس يستوجب تعدّد المسوضوع واختلافه بالذات. و أيضاً لو استلزم ذلك اختلافاً و تعدّداً لزم أن يكون كلّ من الحروف - الثمانية و العشرين

فهذا أمَد الفحص الغاثر او مَحرّ القول الفصل هنالك.

و عامّة آل علم التفسيركان قصاراهم في تحصيل المقام ما قالوا:

[١]: تارةً أنَّ المسميّات لمّاكانت حروفاً وحُداناً، و الأسامي مركّبات رُوعِيَت في التسمية لطيفةٌ في الدلالة على المسمّى بجعله صدر الاسم، ليكون هو أوّل ما يقرّعُ السمعَ من اسمه الاّ الالف [ب \_ ٦٨] الساكنة الّتي هي المَدَّةُ،كأوسط حروف، قـال: لتـعذّر الابتدآء بها فاستعيرت الهمزة مكانها، و هي اسم مستحدّث كما البسملة؛ و الحسبلة° والسبحلة' و الحوة' و الحيعلة^. و امّا ما هو اسم للهمزة ـ أى الألف المتحرّكة كما قد يقال الف الوصل \_ فهو على شاكلة ساثر الأسامي.

<sup>-</sup> حرفين مختلفين باختلاف الحركة و السكون، فيرتقى عدد مجموع الحروف سنّةً و خمسين.

و نحن نقول اختلاف العوارض المتواردة غير مصادم لوحدة ذات المعروض، و لكنّ الاختلاف بالصلوحالقبول عارض بخصوصه وعدمالصلوحالهبحسب نفسالذات دليل اختلاف جوهر ذات المعروض قطعاً.

فنقول اذن: إنَّ مناك تذاهلاً عن الأصل و تعامياً عن الحقَّ من سبيلين:

الأوَّل: انَّ الألف؛ اللِّنة ساكنة بحب الدَّات أبدأ غير صالحة لقبول الحركة أصلاً، بخلاف الهمزة؛ فانَّها صالحة لقبول الحركة و السكون على التوارد، كما سائر الحروف صالحة لقبولهما، فذلك دليل اختلاف الالف و الهمزة بالذات لامجرّد الاختلاف بالحركة و السكون.

الثاني: انَّ مخرج الهمزة متحرَّكةٌ كانت أو ساكنةً، وراء مخرج الألف اللِّينة الساكنة الغير القابلة للحركة أصلاً، على ما أوضحناه فمي أصل الكتاب.

لهمن هناك يستبين اختلافهما، اذ الأصل في اختلاف الحروف اختلافهما بحسب المخارج، لامن مجرّد الاختلاف بالحركة و السكون فليعلم!. (منه).

<sup>\*</sup> الحتَّى الأحتَّى أنَّ الألف اللَّينة و واو العلَّة و ياءها انَّما هي حروف العلَّة و اشباعات للحركات السلب، فهي خارجة عن الحروف الصحاح، هي ثمانية و عشرون حرفاً لاغير، و هي لمّاكانت حرف العليّة و الايجادية كانت أجلَّ زينةً و أرفع شأناً في تلك ألحروف الصحاح. و أمَّا الألف الهمزِّه و الواو و الياء الصحيفة فهي غير حرف العلة و شبحها رتبة. (نوري).

٤ - الأمد: الأجل، الموقت.

٢ - الغائر: الذاهب.

٣ - مُحزَّ; موضع القطع.

٣ - مصدر جعلى من كريمة «بسمالله الرّحمن الرّحيم».

٥ - و الظاهر: أنها مصدر جعلى من كريمة «حسبناالله».

٦ - والظاهر: أنها مصدر جعلى من شريفة «سبحان الله».

٧ -كذا والمشهور: حوقلة، مصدر جعلي من شريفة «لاحول ولاڤوة الآ باللَّه».

٨ - و الظاهر: أنّها مصدر جعلى من شريفة هحي على الصلاة».

[۲]: و تارةً أنّه ان لم تعدّ الألف حرفاً برأسهاكانت الأسامي ثمانيةً و عشرين،كما المسميّات. و ان عُدّت كان عدد حروف المعجم تسعة و عشرين، و عدد اساميها ثمانية وعشرين، لكون الألف اسماً لوسط جآء \_ أعنى المَدَّةَ \_ و للهمزة الّتي في آخرها على سبيل الاشتراك. فبهذا مبلغهم من العلم في هذه العويصة.

ثمّ نقول؛ لعلّك تكون بما تلوناه عليك غير مستريب في أنّ الألف بحسب المخرج و بحسب ما أنّها من عناصر الألفاظ على ضربين، ساكنة معبّر عنها برالألف اللّينة ، و موضوع لها لام الف، و متحرّكة مسمّاة برالهمزة ». فأمّا مع عزل النظر عن تينك الجهتين فلا اختلاف بينهما ولا فرقان أصلاً ، لابحسب استحقاق الاسم ولا بحسب الصورة الرّقميّة، ولابحسب الدرجة الجسديّة. ولابحسب الروحانيّة العدديّة.

فاذن عسى أن ينصرّح لكُ انّ الالف مطلفاً [الف \_ ٦٩] بما أنّ روح جسدها ومرتبة

١ - قوله: «فاذن عسى ان ينصرح الى آخره. لتنافى المقام كلام أتقن و احكم! عسى أن يكون حرياً بالتصديق و حقيقاً بأن يسمّى بالتحقيق. و سرّ ذلك هو أن المشرب الأصفى و المنهج الأولى و الأحسن الأبهى - المستمرّ بالتحقيق الأتمّ كان يحكم بحكم البرهان الباهر و يقول بأمر السلطان القادر بوساطة الأستاذ الماهر - المستمرّ بالتحقيق التي خُلقت بنفسها ثم خُلفت الأشياء بها، و هي الوجود المسطلق و المنبسط المستمى بـ «الحقّ المخلوق به» و «الحق الاضافي» و «الاضافة الاشراقية».

و اشراق شمس الحقيقة على هياكل الأعيان الامكانية لها أربع مراتب بحسب ترتيل القولوبة: [1]: مرتبة النقطه و الرحمة. [7]: ثمّ مرتبة الالف المطلقة - و هي الرياح المبقرة بين يدى الرحمة، المسمّاة به النفس الرحماني، و «النفس الاولى»، الاولى الذي هو في كل مرتبة و في كل شيء بحسبه. [٣]: ثمّ مرتبة المحروف البسائط المسماة به «السحاب المرجى». [٤]: ثمّ مرتبة المكلمة المركبة من الحروف البسيطة، المعتبر عنها بكلمة «كن»، و المسمّى به «السحاب الثقال» و «الزكام» و «المتراكم» في الألسنة القرآنية، و هي «الحقيقة المحمديّة المطلقة» و حقيقة حقائق الأشياء و الأعيان الامكانية.

و هذه العرائب الأربع انّما هي أربع بحسب ضرب من التفصيل و التحليل العقلي يسمّي بـالترتيل القولوي، و الآ فتلک العشية التي هي أمر الله و حکمه النافذ، و نوره الساري في السماوات و الأرضين أمر بسط، يعبّر عنها بكاف العشية، كاف كلمة كن التي نونها نون الارادة المتعلقة بالعين و الماهية، كما أنّ العشية - بسيط، يعبّر عنها بكاف العشية، كاف كلمة كن التي نونها نون الارادة المتعلقة بالعين حرف الماهية و العين السابقة على الأربعة - متعلّقة بالكون و الوجود، أي كون الكاف حرف الوجود، و النون حرف الماهية و العين الامكانية؛ والعقد بينهما عقد مناكحة حقيقة الآدميّة و اللطيفة الحيوانية.

ثمّ اعلم أنّ تلك الألف المطلقة المسماة بـ «الرحمة الواسعة» و بـ «النفس الرحماني» و بـ «الوجود المطلق» المنبسط على هياكل الأشياء كلّها المحيطة بحقائقها و دقائقها - أى في الذّرة البيضاء إلى الذّرة الهيولي، و من الذرة الى الذرة - المسماة بـ «المحمديّة البيضاء» إنّما هي ظلّ الوحدة الحقّة الحقيقيّة التي هي الذات الاحدية الأقدس تعالى: و نفس العلل الأمري و النور المحمدي الاشراقي، كما أشرنا أمر واحد بالوحدة

درجتها الوحدة العدديّة محقوقة لامحالة، بـأن يـدلّ بـها عـلى مـرتبة الافـاضة الألّـهيّة

الحقة النظلية، الكاشفة عن تلك الأحدية الحقة الحقيقية الأولى، و عن وحدانية الله الكبرى، كما قال سبحانه ﴿شَهِدَ اللّهُ أَنَّه لاَ إِلٰهَ إِلاَّ هُوَ﴾ [آل عمران/١٨] إذ هي توحيده تعالى نفس ذاته الأقدس − جلّ و علا − فذلك الامتداد الالفي النفس الرحماني و النور المحمدي المسبوق بالربوبية الحقّة الأزلية الأولى التي هي مرتبة كنه حضرة الذات الأقدس المستى بـ «الأزل الأول» و «ازل الآزال» و «أبد الآباد» تعالى، و السابق على الدرّة المحمدية البيضاء و بعدها طرّاً، بدواً و عوداً، و نزولاً و صعوداً، آجالاً و ادباراً.

أنّما هو الألف المطلقة التي هي غير الالف اللينية التي هي الالف المدّة - كالالف الوسطى في كلمة مجاه» - و تلك المطلقة هي حرف الهاوي أول هوية، و نزوله تلك في الالف اللينية المدّة، و ثانية حرف الواو المدّة، و ثانية حرف الواو المدّة، و ثانية حرف الواو المدّة، و ثانية حرف الماء المدة. و الألف المدة التي هي الهواء الأول يتحصّل بها عالم روح الارواح الكلية الإلهية عالم الدهر الأيمن الأعلى و هو اعلى عليين؛ أو الدهر الايمن مطلقاً، سولوكان أعلى أو أسفل. و حرف الواو المدّة و هي الهوئ الثاني للألف المطلقة المحيطة بجملة الأشياء، يتقرر بها عالم سائر الارواح الكلية و الجزئية، الملكونية المجردة، عالم الدهر الأيمن الأسفل و ما بعده في الدهر الأيسر مطلقاً، أو عالم الأمر الأيسر خاصة.

و حرف الباء المدّة و هي الهوئ و النزول الثالث أخيرة مراتب الهوئ و النزول من الألف المطلقة المسماة بـ «حقيقة الآدمية» الاولى و هي «الحقيقة المحمدية المطلقة»، و الرحمة الواسعة التي وسعت كلّ شيء وظهرت في كلّ شيء بحسبه في الدنيا و الآخرة، يتحقّق بها عالم الملك والشهادة، علوية كانت أم سفلية.

فظُّهرت و اتَّضحت من جملة ما أظهرنا [٠] و أشرنا [٠]كون الألف المطلقة التي هي ذات هويات ثلاث فيضاً مقدّساً عن التقيّد و التعيّل و التحدّد و التخصّص بمرتبه دون مرتبة، فـانّها أي مـرتبة الاحـاطة الانبساطية الغير المحدودة. كما قال تعالى ﴿ إِنَّهُ بِكُلِّ شَيْءَ شَحِيطٌ ﴾ [فضلت/٥٤] و من هنا يستى بـ «الفيض المقدِّس، الفائض أوَّلاً و بالذات عن حضَّرة الذات الأحدِّية الأقدس،كيف لا و هي الوجود المطلق و الواحد بالوحدة العدديّة التي هي ما لها ثانٍ من جنسها، انّما هي الوجود المقيّد و الفيض المحدود!؟ فاتضع غماية الاتضاح بكون الألف المطلقه السابقة رتبة على جملة الأشياء المسبوقة بمرتبة كنه حنضرة الذات الأقــدس بلاواسطة و فاصلة أصلاً، واحدةً بالوحدة الحقَّة، و لكن بوجه الظلية ﴿ لَيْسَ كِمَثْلِه شَـيْء﴾ [الشـوري/١١] ﴿ وَلِلَّهِ ٱلْمَثَلِ ٱلْأَعْلَىٰ﴾ [الروم/٢٧] الذي لامثل ولاثاني له، و هو النور المحمدي (ص) و الإسم الذي أشرقت به السماواتُ والارضون، امام أثمة الأسماء و امام الأثمة في الأسماء الحُسنى، و هو الاسم الجامع لمجنواسع الأسماء، كما قال - صلَّى اللَّه عليه و آله و سلَّم -: «أُونيتُ جوامع الكلم» [«المسند» لاحسمد، ج ٢/ ٥٥٠] لايتصوّرِ أن يتعدّد ويتعقّل له ثان من جنسه، فلا مجانس له و لامماثل ولامشابه ولامشارك أصلاً؟ و يعبّر عن تلك الألف المطلقة الغير المحدودة المحيطة باللام ألف صورتها ولاء و أصلها هكذا ولاء فهي عنصر الحروف مطلقاً، و لبست بحسب يُفسها من سنخ الحروف. نعم أنَّ الف همزه لهي من الحروف الصحاَّح التي هي ثمانية وعشرون بالهمزة، حرفاً تلك الهمزة المصدّرة الدور الأوّل من الأدوّار الايجاديّة هـي الواحدة بـالوحدة العدديّة المتألّفة منها الأعداد. و أما الألف اللينة المدّة فهي برزخة بين الألف المطلقة - و هي اشباع حركة الفتح حقيقة - وبين الالف الهمزة، وهي من حروف العلة المرتفعة صقعها عن عوالم سائر الحروف الصحيحة الحرفية. هذا هو ما تحقّقته (كذا)، في المقام وحقّقته بنورالبرهان الباهر، والبرهان هوالمطاع القاهر. (على النوري). والجواب لم يسع حق المقال كما هو حقّه. (نورى).

والجاعليّة الفيّاضيّة بالقياس إلى جوهر ذات العقل الاوّل الواحد بالعدد الّذي هو أسبق المجعولات و أوّل الابداعيّان بما هو هو بخصوصه.

ثمّ الألف اللينة الساكنة القارّة ـ المعبّر عنها بلام ألف ـ أحقّ بأن تكون الهي لمرتبة نسبة الجاعليّة الحقيقيّة و الافاضة الابداعيّة الغير المتكرّرة الّتي هي من المراتب السابقة على ذات المجعول الاوّل و وجوده.

و الألف المتحرّكة المعبّر عنها بالهمزة بأن تكون هي لنسبة المجاعليّة الاضافيّة والافاضة النسبيّة المعقولة بالقياس إلى اضافة مسجعوليّة المسجعول الأوّل، و صدور، الاضافيّ الّتي حقيقتها النسبة المتكرّرة المتأخّرة في المرتبة عن ذاتى المنتسبين جميعاً. فاستيقن ذلك و استحفظ و احتفظ ولا تكونزٌ من الغافلين!

#### تكملسسة

إنّ فريقا جمّاً، بل السواد الأعظم من آل العلم، يجعلون أسماء الحروف بأسرها ثلاثيّاتٍ، و يعتبرون في دقيقة كلّ من الباء والهاء والحاء والطاء [ب - ٦٩] والياء والفاء والراء، الهمزة بعد الألف؛ و في دقيقة الزاى، الهاء بعدها؛ فتكون الباء متساوية الدرجة والراء، الهمزة بعد الألف؛ و في دقيقة الزاى، الهاء بعدها؛ فتكون الباء متساوية الدرجة والدقيقة بالعدد؛ كما السين و الهاء بمرتبتيها مساوية لدرجة الزاى، و الزاى عدد مرتبتيها عدد طبقات عالم الامكان، أعنى الثمانية عشر. والحاء مساوية لدرجة الباء. والطاء أوّل مركبات الاعداد. والياء أوّل الأعداد الزائدة، و هو الاثناعشر. والفاء اثنان و ثمانون. والراء عدد الربّ، كما كانت هي على القول الأوّل عدد مسبّب الأسباب. و عدد درجتها مالك كلّ موجود.

و ليعلم أنّ المدّ و التشديد في حيّز جوهر الذات! و أمّا النقاط و حركات عناصر

١- قوله: «أحقّ بان يكون» والحقّ الأحقّ هوكون الألف الهمزة، و هي الألف المصدرية كلمة أبجد واحداً عدديّاً، يتعدّد و يتكثر باللحاظات و التصورات المتعاقبة المتكرّرة. و أمّا المطلقة المسمّىٰ بـ «ريح الرحمن» فهي عنصر العناصر الحرفيّة،كما قال تعالى ﴿وَكَانَ عَرْشُهُ عَلَى ٱلْمَاهِ ﴿ إَهُودُ / ٧] في الواحد بالوحدة المحقية الظلّية،كما حققنا في الحاشية السابقة منا، فإنّها في الابداع إبداع، و في الأمر أمر، و في الاختراع اختراع، و في الأمر أمر، و في الاختراع اختراع، و في المتكوين تكوين، فهي في كلّ بحسبه. (نورى)

اللفظ و بسائط التركيب و الحركات الاعرابيّة و البنائيّة، فهي في ازاء مقولات الأعراض ولوازم الماهيات و خواصّ الصور و جبلاّت الطبايع و صفات الذوات و عوارض الهويات من فرائض الماهية النوعيّة - أي كمالاتها الأولى - و نوافـل الحـقيقة، أي الكمالات الثانية.

### راشحسة تشريقيسةا

أليس لفظ البدآء و هو اسم يسنح و ينشأ أخيراً عدده عدد أخير حرفي عالم الطبيعة اعنى «ز» عدد الفعل الماضى منه، و هو بَدَا عدد أخير حرفى عالم النفس - أعنى «ز» و الفعل المضارع منه، و هو يبدو عدده «كب»، و ذلك مزاج درجة «كث»، حرف عالم التكوين. فذلك كلّه يتضمّن اشاراتٍ الهيّة و أماراتٍ روحانيّة، تنبّه من يسجد الفطانة مأخوذة بيده، و تفقّهه أنّ البدآء إنّما يكون في عالمي الطبيعة و النفس، و في عالم التكوين و التدوين مِن عالم المخلق بحسب أفق ظرف التقضّى و التجدّد و الامتداد و السيلان، والدفعة و البغتة و التدريج و التغيّر - و هو الزمان - لا في حاق عالم الأمر، ولا بحسب متن نفس الواقع و وعاء صريح الوجود و هو الذهر، ولا بالاضافة الى من هو متعال عن الزمان و المكان و الطبيعة و النفس و فوق قلل العوالي و شواهق العوالم كلّها.

ثمّ إنّ المصدر منه و هو البُدُوَّ، عدده «يب»، ثاني الأعداد المركبة، و أوّل الأعداد الزائدة؛ و ان اعتبر لحاظ التشديد كان عدده «يح»، الحاصل من ضرب «و» - حرف عالم العقل من حيث الإفاضة و الاشراق - في «ج» - حرف عالم النفس [ب - ٧٠] من حيث جوهر الذات بما هي هي و بما هي مستضيئة مستفيدة من حريم نور جناب الربوبية - و«يح» عدد طبقات عوالم النظام الجمليّ.

قأمًّا «يب» فمزاجه «يو» مربّع «د» حرف عالم الطبيعة بحسب جوهر الذات بما هي هي و بما هي مُولّبَةً وجهها شطرً طَوار عالم الافاضة و ذو المزاج زائد زُوج الفرد وضعف

۱- (الف - ۷۰)

٧- اقتباس من البقرة، ١٣٨: ولكل وجهة هو موليّها».

اؤل الأعداد التّامة، و متحصّل المرتبة من ضرب «ب» في «و»، و هما حرفا عالم العقل، ومن ضرب «ج» حرف عالم النفس في «د» حرف عالم الطبيعة بما هما هما، و بما وجههما تاجِه تجاة طُوارِ عالم الربوبيّة؛ فالمرتبة الاثناعشريّة لرتبة فضلها صارت عدد البروج وعدد الشهر و عدد اسماء مراتب الأعداد، فانها اثناعشر اسماً من الواحد الى العشرة، ثمّ المائة ثمّ الألف. و منها تتحصّل أسماء سائر المراتب و العقود المتوسّطة بالتكرير و التضعيف، وعدد نقباء بني اسرائيل ، و عدد اوصياء خاتم النبوّة - صلّى الله و سلّم عليه و عليهم - وعدد حروف كلمة الاسلام و هي: «محمّد رسول الله» [الف ـ ٧١] و عدد حروف كلمة ايمان، و هي: «عليّ وصيّ الرسول» وكذلك «عليّ مظهر الهُدّي»، وكذلك «عليّ امام الورى»، وكذلك «عليّ امام الورى»، وكذلك «ولاك «مادة أهل الجنّة».

### راشحسة سماويسة

سنتلو على سمع قلبك من ذى قبل لله إن شاء الله العزيز \_ ان للقضاء و القدر مراتب، طرفاها القضاء المحض الذي ليس \_ هو بقدر \_ بشيء من الاعتبارات، إذ لا قضاء فوقه؛ و القدر المحض الذي ليس مع بقضاء الميشيء من الاعتبارات أصلاً؛ اذ لا قدر بعده، و المراتب المتوسّطة التي كلّ واحدة منها قدر بالاضافة الى المرتبة المتقدّمة، وقضاً بالقياس الى المرتبة المتأخرة.

و من مراتب القضاء و القدركتاب المحو و الاثبات، و امُّ الكتاب، و أنَّ كــلاّ

۱- قال النبی (ص): «الخلفاء» بعدی اثناعشر کعدد نقباء بنی اسرائیل». راجع: «الخصال» ج ۴۹۷/۲ ح ۸ «کمال الدین» ج ۲۷۱/۱، «عیون الأخبار» ج ۴۹/۱ ح ۱۱، «بحارالانوار» ج ۲۳۰/۳۱ ح ۱۰، «مجمع الزوائد» ج ۱۹۰/۵ و «تاریخ الخلفاء» للسیوطی ص ۷.

٢- رجوع إلى مطلب البداء كما مضى. (نورى)

٣- لو اصطلحنا بلسان الوقت على القضاء المطلق، و القدر المحللق و الفيضاء المحضاف و القدر المضاف لعلّه كان أصح و أفصح و أبلغ و أوضح عرفاً. (نورى)

۳- إنّ المشهوّر بين المجهور كون القدر مساوقاً لكتاب السحو و الاثبات،كما يكون القضاء مساوقاً لأم الكتاب و على ما فصّله و حبصّله – قندس سنره – يكنون الوجنة، العسومّ و الخنصوصّ منطلقاً، فبلا تغفل!(نورى)

منهما له في الاصطلاح الشايع معنيان.

فكتاب المحو و الاثبات يطلق:

[۱]: تاراتٍ على عرش التقضّي و التجدّد \_ أعني الزمان بما فيه من الكيانيّات التدريجيّة المتخصّصة بالحدود الزمانيّة و الاوضاع المكانيّة \_ و هو القدر المستمحّض العينيّ الّذي لايكون هو قضاء باعتبار آخر [ب - ۷۱] و في ازائه أمّ الكتاب على مثن الدهر بما فيه من نظام الوجود بحسب صريح الحصول في حاق الاعيان، و هو القيضاء العينيّ الذي هو قدر بالنسبة الى القضاء العلميّ، و قضآء بالنسبة الى الوجودات العينيّة الزمانيّة.

[7]: و تارات أخرى على القوى المدركة من النفوس السماوية بما ينطبع فيها من صور ما في القدر من جزئيات عالم الخلق و التكوين، و هو بهذا المعنى: قضاء علمي و قدرٌ علمي بحسب اختلاف الخاف الاضافتين، و تغاير الاعتبارين. و امّ الكتاب في ازائه هو اللوح المحفوظ أ، أعني الجواهر النوريّة العاقلة القدسيّة من المفارقات المحضة والعقول الفعّالة بما فيها من صور الموجودات على الانطباع العقلي والسبيل التعقلي".

فليعلم أنه إنّما البداء بحسب عضةٍ من مراتب القدر، و في كتاب المحو و الاثبات، و في الجزئيّات و في عالم الطبيعة بقياس المتغيّرات بعضها الى بعض، لابحسب القضاء المحض الذي ليس هو بقدر بشيء من الاعتبارات، و لا في امّ الكتاب، ولا في الكلّيّات و الطبايع المرسلة، ولا في عالم الأمر، ولا بالقياس الى سكّان أرض الحياة و اقليم القرار و الثبات و انوار عالم الملكوت. فما طنّتك بجناب ربّك القدّوس الاعلى العزيز العليم!.

ثمّ ليكن من المعلوم أنّه كما النسخ العلّى في الأحكام التشريعيّة التكليفيّة [الف \_ ٧٢] و الوضعيّة على ضربين اتّفاقاً.

[الف]: نسخ الحكم بعد فعله و اتبان المكلّف به.

١- فكان ذلك اللوح الذى هو القضاء المطلق أم الأمهات في الكتب الإلهية، و انّه في أم الكتاب -لدينا- لعليّ حكيم، أى العلوية العليا (نورى).

[ب]: و نسخ الحكم قبل نهوض المكلّف بفعله. لست أقول: قبل حضور وقـته، والتمكّن من الاتيان به؛ فانّ فيه بين علماًء المذاهب خلافاً على ما قد استبان في علم أصول الفقه.

> فكذلك البدآء في الاحكام التكوينيّة و التقديريّة على ضربين: [الف]: بدآء في المكوّن بعد تكوينه، و افاضة كونه الزمانيّ في الأعيان.

[ب]: و بدآء في المقدّر قبل تكوينه في الاعيان و ايجاد هويّته العينيّة في الزمان.

وكما في أحكام التشريع و التكليف لايستى انتهاء الحكم الموقوت و انصرامه عند الأمد المضروب و الحد المحدود بحسب المدى المعتبر في أصل النشريع و الغاية المضمنة في نفس الخطاب ـ نسخاً؛ بل انما يكون النسخ فيما يرجى دَوْمه و يُظَنُّ استمراره، فكذلك في أحكام التكوين و التقدير لايقال في الانقضاءات العادية والانصرامات الطبيعيّة أنّ في شيء منها بداءً؛ انما يصطلحون على استعمال تصاريف البداء في الآجال الاختراميّة دون الطبيعيّ من الأجل، و في خوارق العادات التي هي على خلاف مذهب الطبيعة دون ما يجرى من متجددات الكون والفساد [ب - ٧٧] على المخلاف مذهب الطبيعة دون ما يجرى من متجددات الكون والفساد [ب - ٧٧] على المخلاف مذهب الطبيعة دون ما يجرى من متجددات الكون والفساد [ب - ٧٧] على المخلاف مذهب الطبيعة دون ما يجرى من متجددات الكون والفساد [ب - ٧٧] على المخلاف مذهب الطبيعة دون ما يجرى من متجددات الكون والفساد [ب - ٧٧]

۱- و من المؤسف عليه أن نسخة المؤلف ههنا تمتّ. و جغّ القلم بما هو كائن! قد تمّت تصحيح هذه الرسالة الأنيقة بيد الأقلّ حامد بن مهدى المشتهر بـ «الناجي اصفهاني» تجاوز الله عنهما و ختم نشأتيهما بالحسني، آمين يا ربّ العالمين.



.



. .

# الفهارس



الفهرس التفصيلي الآيات الروايات الفرق و الطوائف الامكنة الكتب و الرسائل الأعلام المآخد



# الفهرس التفصيلي

| ٣ |   |   |      |     |      | <br> | <br> |   | • |   | • |   | ٠ |   |   |     | <br> |     |     |     |    | •   | •  |     | •   | •  | •  | •  | •  | •  | •  |     |       |         |     |          | •  | ٠   | ٠.       | •   | ٠  | •          | 1  | Ų,  | با   |     | ال         |
|---|---|---|------|-----|------|------|------|---|---|---|---|---|---|---|---|-----|------|-----|-----|-----|----|-----|----|-----|-----|----|----|----|----|----|----|-----|-------|---------|-----|----------|----|-----|----------|-----|----|------------|----|-----|------|-----|------------|
| ۴ |   | , |      |     |      |      | <br> |   |   | • |   |   |   |   |   | . , | <br> |     |     |     |    |     |    |     |     | •  |    | S  | b  |    |    |     | ä     | Į.      |     | لر       | ١, | ن   | ئيا      | _   | ū  | ن          | ,, | ن   | ö    | فو  | الد<br>الد |
| ۵ |   |   |      |     |      |      |      |   |   | • |   |   | • |   |   |     | <br> |     |     |     | ٠, | 2   | ŕ  | d   |     | ٥  | 8  |    |    |    |    |     | h     | Ĭ.      |     |          |    |     |          |     |    | لة         | سا | ر ' | ij   | ٠,  | !          |
| ٦ |   |   |      |     |      |      | <br> |   |   |   |   |   |   |   |   |     |      | ٠,  | . , |     |    |     |    | ł   | ļ   | ,  |    | •  | ,  | •  |    | ٠.  | ئو    | 2       | -   | ,        |    | ,,  | ٠l       | _   | Ĵ  | 11         | ŧ: | j   | ۹,   | 4   | تة         |
| ٦ |   |   |      |     | <br> |      |      |   | • |   | • |   |   |   | • |     | <br> |     |     |     |    |     |    |     | •   |    |    |    |    |    | ل  | ۱., | -     | _       | J   | وا       | ڼ  | ۰   | μ        | ;   | را | JI         | ٢  | ×   | 5    | ل   | نق         |
|   |   |   |      |     |      |      |      |   |   |   |   |   |   |   |   |     |      |     |     |     |    |     |    |     |     | į  | Û  | 4  | Ų  |    |    | اد  |       | in<br>M | y   | ā        |    | Ĥ   | ڼ        | •   | į  | <u>ت</u> ة | jį | و   | ø    | J.  | الب        |
| ٧ |   |   |      |     |      |      |      |   |   |   |   |   |   |   |   |     |      |     |     |     |    |     |    |     |     |    |    |    |    |    |    |     |       |         |     |          |    |     |          |     |    |            |    |     |      |     | نقا        |
| ٧ |   |   | <br> |     | <br> |      |      |   |   |   |   |   |   |   |   |     |      |     |     |     |    |     |    |     |     |    |    | •  |    |    |    | •   | s.    | إز      | لر  | 1        | ٢. | کار | -        | رل  | ø  | -          | بة | ک   | حاً  | _   | ال         |
| ٨ |   |   |      |     | <br> |      |      |   | • |   |   | • |   |   | • |     |      |     |     |     |    |     |    |     |     |    |    | •  |    |    |    | ی   | ۳,    | لو      | لد  | 1        | ۲, | داد | 5        | زل  | 9  |            | بة | ک   | وأ   | _   | ال         |
| ٨ |   |   | <br> |     | <br> |      |      |   |   |   |   |   |   |   |   |     |      |     |     |     |    |     |    |     |     |    |    | +  |    |    | ز  | ;I  | لتو   | Į,      | ياد | <b>*</b> | ٠  | الم | 1        | J.  | ï  | p.         | J  | ال  | ر    | با  | اخ         |
| ٨ |   |   |      | . , |      |      |      |   |   |   |   |   | - | ė | * | +   | 'n   | ! ( | ل   | بيا | ¢  | į   | •  |     | 1 4 | ية | į, | d  | L  | را | ,= |     | , إ م | بد      | jį  | ر        | خب | -   | ۍ        |     | رد | رار        | H  | ٦   | ه يا | ره  | التر       |
| ٨ |   |   | <br> | . , |      | •    |      |   | • |   |   | , | , | , |   |     |      |     |     |     | •  |     |    |     |     |    | _  | y. | جا | ٦  | ì  | نة  | سا    | _       | 0   | (        | _  | _   | في       | ل   | 11 | i          | ٨  | ā.  | خ    | ار  | **         |
| ٩ |   |   | <br> |     |      |      | •    |   |   |   |   |   |   |   | • | •   | +    |     |     |     | Ļ  | ل   | ì  | I.  | مذ  | ь  | ی  | ف  | Ċ  | ē. | ,  | ١., | لم    | ļ       | 4   | را       | ٔو | ,   | ی        | لذ  | i  | بد         | د: | تر  | ji   | ل   | نقا        |
| ٩ |   |   | <br> |     |      |      |      |   | • | • |   |   | • |   | • |     |      | •   |     |     | (  |     | il | اوا | Ľ   | 4  | ٠  | L  | _  |    | 4  | -   | الت   | ,       | فح  | ,        | ٠  |     | <u>t</u> | ال  | ·  | فو         | -  | •   | jı   | ل   | j          |
| ١ | ņ |   |      |     |      |      |      | • |   |   |   | • |   |   |   |     |      |     |     |     |    | . , |    |     | ٠.  |    |    | ,  |    |    |    |     |       |         |     |          |    |     | •        | مَي | 펎  | 1          | نی | i,  | يق   | وقر | <b>~</b> ï |
| , | ١ |   |      |     |      |      |      |   |   |   |   | , |   |   |   |     |      |     |     | ,   | ,* |     | y  | ١,  | ل   | ۆ  | ţ  | ی  | ف  | (  | ع  | )   | ۰     | ل       | Ł   | •        | ۍ  | ı   | ن        | ! . | 5  | عا         | 4  | قيّ | ;    | ۴.  | عد         |

| ليحتّی فی کلّ وقت مع علتی (ع)۱۲                                  |
|------------------------------------------------------------------|
| قل كلام التفتازاني في الاحتجاج على امامة ابيبكر ٢٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠ |
| لدليل العمدة في امامته اجماع اهل الحلّ و العقد١٢                 |
| لحكومة في هذا الكلام ١٥                                          |
| ول الرازى بعدم انعقاد الاجماع على امامة ابىبكر                   |
| مقيب في ردّ كلام الرازي بمنزلة اهلُ بيت النبي (ع) ١٦٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠ |
| هل بیت النبی شقیق القرآن ۱۷                                      |
| حديث الثقلين٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠                     |
| عنى الثقلين في كلام ابن الاثير و الطيبي                          |
| مديث السفينة ١٨٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠                    |
| نبيه بوجوب ظهور اوصياء النبي قبل انقراض العالم                   |
| لاخار الواردة في هذا الباب                                       |
| لخلافة مختصة بعترة النبي لا القريش                               |
| غرارة من فضائل على (ع)فرارة من فضائل على (ع)                     |
| شارة الى الاخبار الورادة في فضائله (ع) ٢٣                        |
| ىناقب آل الرسول ناقب                                             |
| ناقب الحسنين (ع) ٢٥                                              |
| مناقب عليّ بن الحسين (ع) ٢٥                                      |
| مناقب محمّد بن علی (ع)                                           |
| ىناقب جعفر بن محمّد (ع)                                          |
| كلام الذهبي في مناقبه (ع)٧٧                                      |
| کلام التفتازانی و الرازی فی مناقب الائمة۲۷                       |
| مناقب علتی بن موسی (ع)۲۸                                         |

| ىنى الال فى كلام شارح «هياكل النور»                                                  |
|--------------------------------------------------------------------------------------|
| منى الآل في منقولات أخر٣١                                                            |
| ستبصار في حبّ العترة                                                                 |
| للام الزمخشري في حبّ آل محمّد (ص) ٢٣ ٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠                                 |
| نل کلام الرازی فی وجوب تعظیم آل محمّد (ص) ۳۳ ۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰      |
| كلمات العلياء في عظمة على (ع)كلمات العلياء في عظمة على (ع)                           |
| لمباغضة بين آل محمّد و الخلفاء الثلاثة                                               |
| نضب فاطمة لاييبكر                                                                    |
| لأثرة بعد النبي (ص)لأثرة بعد النبي (ص)                                               |
| لذريل في معرفة الشجرة الملعونة                                                       |
| قا کلام النمخشری و النسابوری فیها۴۰                                                  |
| قل کلام الرازی فیها ۴۱ ۴۱ بقل کالام الرازی فیها                                      |
| قل کلام البیضاوی و الطبرسی فیها سید کرد. این ۱۳۲۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰ |
| مثالب مروان بن الحكم المحكم                                                          |
| مثالب عبدالملک بن مروان و الوليد بن عبدالملک۴۴                                       |
| مثالب يزيد بن عبدالملكمثالب يزيد بن عبدالملك                                         |
| مثالب ولميد بن يزيد                                                                  |
| قول رسول اللَّه لعماوية: «لا اشبِع اللَّه بطنه» ۴٦                                   |
| نقل كلام التفتازاني فيه فيه                                                          |
| نقل كلام الشارستاني في بيان اول شبهة وقعت في المخليفة۴۸                              |
| نقل كلامه في بيان اول شبهة وقعت في خلافة رسول اللَّه (ص) ٢٩                          |
| افشاء سر رسول اللّه (ص) بيد حفصة و عايشة ۵۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰              |
| نقل كلام الطبرسي فيها فيها                                                           |

| ۲۵  | صالح المؤمنين هو على (ع) هو على (ع)                              |
|-----|------------------------------------------------------------------|
| ۵۳  | ارتداد الاصحاب بعد وفاة رسول الله (ص)                            |
| ٥۴  | تكرار تاريخ بنى اسرائيل فى أمَّة محمَّد (ص)                      |
| ۴۵  | تحليل مسألة البداء                                               |
| ۵۵  | البدا في اللغةالبدا في اللغةالبداء في الاصطلاحالبداء في الاصطلاح |
| ۵۵  | البداء في الاصطلاح                                               |
| ۵۷  | تفسير ابن الاثير عن البداء                                       |
| ۵۷  | الردّ عليه                                                       |
| ۸۵  | شک و تحقیق فی ربط المتغیّر بالثابت                               |
|     | تسرّى حكم الحدوث في الموجودات                                    |
| ٦.  | معرفة الابداع و الاختراع و التكوين                               |
| ٦.  | قول اليهود في فراغته سبحانه عن الخلق و المحاكمة فيها             |
| ١,  | تذكرة و تكشاف في كيفية جواز اطلاق الاسماء على الله سبحانه        |
| ١,  | الوجه الاول في جواز صدق الاسماء عليه تعالى                       |
| ٦,٢ | الوجه الثاني فيهاا                                               |
| ٦٣  | الوجه الثالث فيها                                                |
| 14  | ملاك صدق الاسماء عليه هو المخروج عن حدّ التشبيه و التنزيه        |
| ١,  | التحقيق في أسماء الأفعال                                         |
| ٦٧  | بسط و تحصيل في تصدير الموجودات عن علمه تعالى                     |
| ٦٨  | معانی الصدورمعانی الصدور                                         |
| 79  | لمعنى الأوّللمعنى الأوّل                                         |
| 79  | ئمعنى الثانى                                                     |
| ٧٠  | قل كلام الطوسي في اقسام الصدور                                   |

|      | CYYN.                                                      |
|------|------------------------------------------------------------|
| ٧١   | <u> مر۲۲</u> ک<br>المعنی الثالثالمعنی الثالث               |
| ٧١   | تفصلة فيها تبصرة في معرفة أقسام المجعولات                  |
| **   | معنى الابداع                                               |
| ٧٣   | معنى الاختراعمعنى الاختراع                                 |
|      | معنى الصنعمعنى الصنع                                       |
| ٧٢   | معنى التكوين                                               |
| ٧۴   | مسلك التثليث في أقسام المجعولات                            |
| ٧۴   | مذهب التربيع في أقسام المجعولات                            |
| ۷۵   | عبارات الشيخ الرئيس في تفسير هذا المذهب                    |
| VV.  | استيقاظ في أنَّ الامر الالهي ابداع بالنسبة الي كلِّ العالم |
| VV   | تحقيق في معرفة أمر يكن،                                    |
| ٧٩.  | ب خقر المخاط ، مقدل و کند                                  |
| ۸۰   | استصباح في المباحث الحروقية و العددية من السيالي           |
| ۸۰.  | حرف الف                                                    |
|      | حوف ب                                                      |
| ۸۲.  | حرفج                                                       |
| ۸۳ . | -<br>حرف د                                                 |
| ۸٣.  | حرف ه                                                      |
| ۸۴ . | حوف و                                                      |
| ۸۵.  | حرف ز                                                      |
| ۸۵.  |                                                            |
|      | حوف ط                                                      |
|      |                                                            |

| المحاكمة حول كلمات الشيخ الرئيس٨٨                 |
|---------------------------------------------------|
| لحاقة و استئمام في تحقيق حرف «ك» من كلام الشيخ ٩١ |
| النقد عليها                                       |
| حرف ل ۹۲                                          |
| حرف م ۹۳                                          |
| حرف ن ۲۹                                          |
| حوف س ۱۹۹                                         |
| حرفع                                              |
| حرف ف ۱۰۱ مرف ف                                   |
| معانى الطبيعة و معانيها الخمسة                    |
| حوف ص                                             |
| حرف ق                                             |
|                                                   |
| استضائة                                           |
| اربعة مصاريع في استجلاب الخيرات١٥٧                |
| راشحة استضائيَّة في تكملة اسرار الحروف ١٠٩        |
| تكملة في أسرار النقاط و المدّ و التشديد ١٦٣       |
| رائحة تشريقية في تفسير البداء على ما ذكرناه١١٥    |
| راشحة سماويّة في معرفة مراتب القضاء و القدر١١٦    |
| معانی کتاب المحو و الاثبات۱۱۷                     |
| معاني النسخ ١١٧                                   |
| بعاني البداء                                      |

# على الآيات 6

| صفيحة  | â, Î                                                              | سورة          |
|--------|-------------------------------------------------------------------|---------------|
| ν \ \  | ٢ ﴿ العمد للَّهِ رَبُّ ١٠٠ { }                                    | الحمد (١)     |
| 109    | ۲ _ ۴ أيمالم ذلك الكتاب[]                                         | البقرة (٢)    |
| **     | ٣١ - قُل ان كنتم تُحبّونَ                                         | آل عمران (۳)  |
| 54     | ٦٩ ـ و حَسْنَ اولئك رفيقاً                                        | النساء (۴)    |
| ٦.     | ٦٠ ـ قالت اليهود يد الله                                          | المائدة (۵)   |
| ۵۳     | ١١٧ - وكنتُ عليهم شهيداً                                          |               |
| 11     | 44 ـ فقطع دابر القوم                                              | الانعام (٦)   |
| 44     | ٧٥ ـ ان الحكم الّا لله                                            | -             |
| 17     | ٣٣ ـ الحمد لله الذي هدانا                                         | الاعراف (٧)   |
| 77     | ١٥٨ ـ و اتَّبعوه لعلَّكُم                                         | _             |
| 40     | ۱۵ ـ و استفتحوا و خاب کلّ                                         | ابراهیم (۱۴)  |
| 40 141 | <ul> <li>٩٠ ـ و ما جعلنا الرؤيا الّتي اريناك اللا فتنة</li> </ul> | الاسراء (١٧)  |
| 87     | ٢٠۴ ـ كما بَد أَنَا اوِّل خلق                                     | الأنبياء (٢١) |
| 77     | ٦٣ ـ فليحذُر الَّذين يخالفون                                      | النور (۲۴)    |
| 77     | ٢١ ـ لقد كان لكم في رسول الله                                     | الاحزاب (٣٣)  |

| صفحة | آية                                           | سورة          |
|------|-----------------------------------------------|---------------|
| 77   | ۱۰ ـ و کلّ شيء احصيناه                        | یس (۳٦)       |
| ٧٠   | ٨٢ ـ انَّمَا أُمَرُهُ اذَا                    | -             |
| ۵٧   | ٤٧ ـ و بدا لَهُم مِنَ اللَّه                  | الزمر (۳۹)    |
| 4.4  | ١٥ - رفيع الدرجات                             | الغافر ( ۴۰)  |
| 77   | ٢٣ ـ قُل لاأسألكم أجرأ الّا                   | الشورى (۴۲)   |
| 19   | ۲۸ ـ و جعلهاكلمة باقية                        | الزخرف (۴۳)   |
| FF   | ۱۷ ـ و الَّذَى قال لوالد                      | الاحقاف (٤٦)  |
| ۸۲   | ١ - لا اله الله ١١                            | محمّد (۴۷)    |
| 44   | ٢٦ - ذلكك بأنّ الله                           | -             |
| ٩٣   | 19 - K IP IK.::                               | -             |
| 77   | ۲۹ - سیماهم فی وجوههم                         | الفتح (۴۸)    |
| ۸۲   | ۴۹ ـ و من كلّ شيء خلقنا                       | الذرايات (٥١) |
| ٨٣   | ٣١ - و لله ما في السموات                      | النجم (۵۳)    |
| ٧٨   | ۴۲ ـ انّ الى ربّك                             | -             |
| ٣١   | ٨ - يريدون ليطفئوا نورالله                    | الصف (٦٦)     |
| ۵۱   | و إذْ أَسَرُّ النّبييُ                        | التحريم (٦٦)  |
| ۵۲   | ۴ - ان تتوبا الى الله و الملائكة بعد ذلك ظهير | -             |
| £ Å  | ١ - أنَّا انزلناه في                          | القدر (۹۷)    |
| 41   | ٢ ـ ليلة القدر خيرُ                           | _             |
| 77   | ١ ـ قل هو الله أحد                            | الاخلاص (١١٢) |

## الاحاديث والروايات\*

الف

اصبحت مولی کل مؤمن ومؤمنة / ۲۴ -

اعيذك بالله من امارة السفهاء ... / ٣٩

اقبل صخر بن حرب حتى جلس رسول الله (ص) ... / (٢٤)

الا ان مثل اهل بيتي فيكم مثل سفينة نوح ... / ١٨

الا و من مات على حبّ آل محمّد مات مغفوراً له ... / ٣٢

اللَّهمّ صلّ على محمّد و آل محمّد / ٣۴

الا ايّها الناس انّما إنا بشر يوشك أن يأتيني رسول ربّي ... / ١٧

أَنَا أُوِّلَ مِن يَجِنُو للخَصُومَةِ بَيْنَ يَدِي اللَّهِ / ١١

أنا دار الحكمة و على بابها / (٢٢)

أنا سيّد ولد آدم، و على سيّد العرب / (٢٢)

أنا مدينة العلم و على بابها / (٢٢)

أنا و على أبوا هذه الائة / (٣٣)

انّ الحسن و الحسين هما ريحانتاي من الدنيا / (٢٥)

<sup>\* -</sup> كلِّ رقم يكون بين القوسين ، يشير الى أن الحديث جاء في الهامش

إنّ رسول اللّه (ص) قال: لانورث ما تركنا صدقة / ٣٧ انّ الشجرة الملعونة في القرآن هي بنو امية / ٣٣ انّ عدّة الخلفاء من بعدي عدّة نقباء موسى / ٢٠ انَّ لام الف حرف واحد قد أنزله اللَّه عزَّوجلَ على آدم ... / ١٠٩ انّ المنزل عليه تسعة و عشرون حرفاً / ١٠٩ انّ النبي لعن اباك فانت فضض من لعنة الله ... / ( ٢١) انَّ هذا الدين لاينقضي حتى يمضى فيه اثنا عشر خليفة / ٣٠ اتكما جثنما ابابكر فرأيتماه كاذبأ آثماً عاذراً خائناً / ٣٨ اتكم ستحرمون على الامارة و ستكون ندامة ... / ٣٩ انكم محشورون حفاة عراة غرلا ... / ٥٣ أنّى تارك فيكم الثقلين ... / ١٧ اوّل ما خلق اللّه العقل 1 ٢٠٢ اوّل ما خلق اللّه نوري / ٢٠٢ الائمة بعدى من عترتي، عدد نقباء بني اسرائيل ... / ٣١ اتِها الناس جائتكم بيعة على بن موسى ... / ٢٩

ب

بدا لله عزّوجلّ أن يبتليهم / ۵۷ بوروا أولادكم بحبّ على بن ابي طالب ... / (۲۳)

ت

توحيده تمييزه عن خلقه ... / (٦٧)

144 القهارس

ج

النجفر و الجامعة يدلّان على ضدّ ذلك / ٢٩

الحسن و الحسين سيدا شباب أهل الجنة / (٢٥)

الخلفاء كلُّهم من قريش / ٢٠

الرؤيا الصالحة جزء من سنة و أربعين جزءاً من النبوة / ١٠١

ستحذو امتى حذو بني اسرائيل حذو النعل بالنعل ... / ٢٠٥

ستکون بعدی اثرة / ۳۸

سيجاء برجال من أصحابي فيؤخذ بهم ذات الشمال ... / ٥٣

العاقل يقتدي بسيد العقلاء و هو على بن ابي طالب / ٣٠

على باب حطة ... / (٢٢)

على بن ابي طالب باب الدين، من دخل فيه كان مؤمناً ... / (٢٤)

على خير البشر و من ابى فقد كفر / (٣٢)

على ذو قرني الجنّة / (٢٢)

على رباني هذه الامّة / (٢٢)

علمى فى علم على (ع)كالقرارة فى المثعنجر / (٢٣) على مع الحقّ و الحقّ مع على، يدور معه حيثما دار / ١٢ ق

قسمت الحكمة عشرة اجزاء فاعطى على تسعة اجزاء / (٣٣)

ک

کان علی دیان هذه الامة بعد بینها / ۱۲ کان علی هذه الامة بعد نبیّها / ۱۲ کلّ شیء یعزّ ینزر و العلم یعزّ حیث یعزر / ۹۹ کلّ میشر لما خلق له / (۱)

كنّا نبور اولادنا بحبّ على بن ابي طالب / (٣٣)

كيف اصبحت يا ابن بنت رسول الله ... / ۴۳

کیف انتم و اثمة من بعدی پستائرون بهذا الفی دید / ۲۹

J

لاأشبع الله بطنه / ٣٦

لاتذهب الدنيا حتى يملكك العرب رجل ... / ٢١

لايزال الاسلام عزيزاً الى اثنى عشر خليفة / ٢٠

لايزال الاسلام عزيزاً الى اثنى عشر خليفة، كلُّهم من قريش / ٢٠

لابزال الاسلام عزيزاً و الدين قائماً ما ولّيهم اثنا عشر رجلاً / ٣٦

لايزال أمر الناس ماضياً ما ولَّيهم اثني عشر أميراً رجلاً / ٢٠

لايزال الدين قائماً حتى تقوم الساعة و يكون عليهم اثنى عشر خليفة كلّهم من قريش / ٢٠ لايزال الدين بهم قيّماً قويماً ... / ١٩ لايزال هذا الامر في قريش ما بقى منهم اثنان / ١٩ لايزال هذا الدين عزيزاً منيعاً الى اثنى عشر خليفة / ٢٠ لايزال هذا الدين قائماً حتى تقوم الساعة ... / ٢٠ لتتبعن سنن في قبلكم شبراً بشبر ... / ٥٣ لتسلكن سبل الامم قبلكم حذو القدة بالقدة ... / ٤٨ لو لم يبق من الدنيا اللا يوم واحد، لطوّل ... / ٢١

ما أقول في حق امرء كتمت مناقبه ... / ٣١ ما أقول في حق امرء كتمت مناقبه ... / ٣١ ما أقول في طينة عجنب بماء الرسالة ... / ٣١ ما أنزل الله على آدم الا تسعة و عشرين حرفاً / ٣٩ ما ما أخد قال على المنبر سلوني غير على (ع) ... / (٢٣) مثل على بن ابي طالب في الناس مثل قل هو الله أحد ... / (٢٣) مثله في الاثمة مثل ذي القرنين / (٢٢) من صلّى صلاة لم يصلّ فيها على ... / (٣٢) من كنت مولاه فعلى مولاه ... / (٣٤) من كنت مولاه فعلى مولاه ... / ٣٤ من مات على حبّ آل محمّد مات شهيداً ... / ٣٢ المهدى من عترتي من ولد فاطمة ... / ٣١

ن نبيّنا خير الانبياء و هو أبوك ... / (٢٥) نعم المطىّ مطيّهما و نعم الراكبان هما ... / (٢٥)

3

وا عجب أتكون الخلافة بالصحابة ... / ١١ واللّه لو قرئت هذه الاسماء على الصمّ البكم لبرؤوا ... / ٢٩

ي

يا على أنت و شيعتك هم الفائزون يوم القيامة / ٣٥

يا سيّد الناس و ديان العرب / ١٢

يا على أنك سيّد المسلمين و امام المتّقين ... / (٢٣)

يا على يهلك فيك اثنان، محبّ غال و مبغض غال / ٣٥

يرد على يوم القيامة رهط من أصحابي ... / ٥٣

يقتله خير الخلق و الخليقة / (٢٢)

یکون بعدی اثنا عشر امیراً / ۱۹ ( مرکزی کامیزار کامیزار

### الفرق و الطوائف

Ľ

11

بنی عبد مناف / ۱۲ بني المطلب / ٣٠ يلى الهاشم / ٣٠ حفّاظ الحديث / ١٧ الحكماء الراسخون / ٩٤ الحكماء المتألِّهون / ٣٠، ٦١ الحنفيّة / ٣٦ الحواريون / ٢٥ اصحاب النبي / ٣٦ - اصحاب رسول الله / الخوارج / ١٣ الرافيضة / ٢٢ - الرافيضون / ٣٥ -الروافض / ۴۷ الشافعية / ٣٦ الشيعة / ١٣، ١٦، ٢٨، ٣٥، ٣٦ اهل المحلّ و العقد / ۱۲، ۱۳، ۱۴ الصالحية / ١٣ بني أُميَّة / ۴۰ ۴۱، ۴۲، ۴۳، ۴۳ العرب / ۲۱ بني العباس / ٢٧

أئمة الرواية / ١٧ الابرقلسيون / ٧٢ الاخباريون / ۴۵ الاسطاطاليسيون / ٧٢ الاسلام / ٢٠ الاشعرى / ۱۴ اصحاب الكمون و الظهور / ٥٨ ۵۴ ، ۴۷ اساطين الحكماء / ٨٠ الانبياء / ٩ الانصار / ۱۲

المنافقون / ۴۹ المورّخون / ۴۵ المهاجرون / ۴۷ النصاری / ۳۲، ۵۴ البهود / ۳۴، ۵۳، ۵۸، ۲۰، ۲۱ الفلاسفة / ۳٦، ۵۸ قدماء الشيعة / ۳ قريش / ۱۹، ۲۰، ۲۱، الكفّار / ۴۹ المشاؤون / ۱۷ المعتزلة / ۱۳



السقيفة / ٥٥ شام / ٢٦ عراق / ٢٦ فدك / ٣٧ فدك / ٣٧ المدينة / ١٤ يونان / ٢٢ حجة الوداع / ۵ الحديبية / ۵۰ الحجاز / ۲۲ خراسان / ۲۲، ۲۸ خيبر / ۳۷ دمشق / ۴۵، ۴۲

## الكتب والرسائل

اثولوجيا / ١٠٣، ٩٨ اساس البلاغة / ١٠٣، ٩٨ الاساس البلاغة / ١٠٣، ٩٨ الاشارات / ١٠٣، ١٠٣ الاصطكاكات / ١٠٣ الاصطكاكات / ٢٦ الاصول الاربعمائة / ٢٦ الألواح / ٨٣ الانجيل / ٤٨، لوقا ٤٨، - مارقوس ٤٨، - منتي ٤٨، - يوحنا ٤٨ انوار التنزيل / ٤٢ الايماضات و التشريقات / ٤٩ الايماضات و التشريقات / ٤٩ المقطعات / ١٠٧، ١٠٥، ١٠٧ التفسير الكبير / ٢٦، ٥٠ انه ١٠٧، تفسير النيشابوري / ٤٠ الهنيسير / ٤٠ الهنيسير

تقويم الايمان / ٧٣

التوحيد / ٥، ٥٧

التورات / ۴۸ الجامع الصغير / ١٨ جامع الاصول / ۲۸، ۵۴ الجذوات و المواقيت / ٧٧، ١٠٧ جوامع الجامع / ٤٢ حياة الحبوان / ٤۴ خلسة الملكوت / ٥٩ الرواشع السماوية / ٧٤ سدرة المنتهى / ٥٠١، ١٠٧ السنن الاربعة / ٥٤ شرح الاشارات / ٦٩ شرح الأناجيل الاربعة / 44 شرح تقدمة تقويم الايمان / ٩ شرح المقاصد / ٢١، ٢٦ شرح المشكاة / ١٨، ١٩، ٢١، ٣٦، ٣٦

الملل و النحل / ۴۸ مجمع البيان / ۴۲، ۵۱، ۵۲ المحصّل / ٦ مختصر ميزان الاعتدال / ٧٧ مستدرك الصحيحين / ١٨، ٤٤ المسئد / ١٨ مشكاة المصابيح / ٣٨، ٥٢، ٥٤، ٥٤ مصابيع السنة / ۴۵، ۹۹ المعراج (معراج نامه) / ٣١ الملل و النحل / ۵۸ المنقد من الضلال / ٣٠ المواقف / ١٤، ٢٧ كبيزان الاعتدال / ٢٧ نبراس الضياء / ٥ نقد المحصّل / ٧ النهاية في غريب الحديث / ١١، ١٢، ١٧، ۵۷ ،۵۵ ،۵۲ ،۳۵ نهاية العقول / ١٥ النيروزية / ٧٤

شرح الهياكل / ٣٠ شروح الصحيحين / ٥٧ الشفاء / ٧٣، ٩١، ٩٤، ٩٠، ١٠٣ شواهد التنزيل / ٥٢ الصحاح / ٥٥ .. الستة / ٣٨ الصحيح للبخاري / ١٦، ٣٦، ٣٩، ٥٢، ٥٤ الصحيح لمسلم / ١٧، ٣٦، ٣٨، ٣٩، ٩٩، ۲۵، ۴۵ الصحيفة الكريمة السجادية مرزبور / ٢٥ الصحيفة الملكوتية / ٧٤ عيون اخبار الرضا / ٣١ غريبين / ٧ الفاثق / ۱۲ القاموس / ۵۵ القرآن / ٨، ١٧، ٧٧ - المصحف / ۴۵؛ 44 الكافي / ٥٤

كتاب المأمون / ٢٩

كتب التواريخ / ۴٦

الكشَّاف / ٧، ٢٥، ٣٢، ٥٠، ٤٥، ٥٥، ٥٥

### الاعلام

الف:

آدم / ۴۸، ۱۱۰، ۱۱۰

اثمة حديث العامة / ١١

ابراهيم / ٥٣

ابن الاثير الجزري / ٧، ١١، ١٢، ١٧، ٢٨، ٢٨،

87 180 681 VB

ابن عبّاس، عبدالله / ۲۳، ۴۱، ۴۹، ۵۱، ۵۱

۵۲

ابن ماجة القزويني / ٧

ابن مسعود / ۵۱

ابسوبکر / ۱۳، ۱۴، ۱۵، ۹۴، ۳۷، ۸۷، ۸۸،

۵۱ ،۵۰ ،۴۴ ،۴۱

ابوجعفران الاعظمان / ٨

ابوجعفرين الثلاثة / ٨

ابوجهل / ۴۲

ابوحنيفة / ٢٧، ٢٩، ٣٦

ابو داو د / ۷

ابوذر / ۱۳، ۴۳

ابوعیدالله المازری / ۱۷

ابوسعيد الخدري / ٥٤

ابوصفرة / ۴۴

ابوعبيدة الجراح / ١٣

ابوعلى سينا / ٣٦،٣١ ــ شريكنا السالف /

۸۸

ابوموسي الاصبهاني / ٧

ابويزيد البسطامي / ۲۷

احمد بن حنبل / ۱۸

ارسطاطالیس / ۳٦، ۸۳، ۹۸، ۹۸، ۹۸

اسماء بنت عميس / ٥٢

اسماعیل بن ابراهیم / ۹

ج:

جابر بن يزيد الجعفي / ٢٦، ٢٨

جبر ٹیل / ۸، ۵۲

جعفر بن محمّد الصادق (ع) / ٧، ٨، ٩، ٢٦،

۲۷، ۲۸

ح:

الحاكم النيشابوري / ١٨، ٤٤

حجّاج بن يوسف / ۴۴

ألحسن بن على (ع) / ٢٧، ٣٠، ٣٢، ٣٣،

φ.

الحسين بن عيلي (ع) / ١٩، ٢١، ٢٧، ٢٨،

40 .F0 .TT .TT .T0

حفصة / ٥٠، ١٥، ٢٥

الحاكم بن ابي العاص / ٤٦، ٤٤

خ:

خلیل بن احمد / ۳۱

الخلفاء التلاثة / ٣٦

:3

الدار قطنی / ۷

الداماد، محمّد بن باقر / ۴

اسماعیل بن جعفر / ۷، ۹

الاعشى الجرماذيّ / ١٢

افلاطن / ٣٦

الامدى / ۴۹

اوميرس اليوناني / ٩٩

الايجي، قاضي عضد / ١٤، ٢٧

اهل البيت / ٢٥، ٣١، ٣٦، ٤٧ - اهل بيت

النبي / ١٧ - اصحاب آية التطهير / ١٦ -

اثمة الرافضة / ١٦ - م اثمة الشيعة / ٢٢، ٣٩

- الاثمة الطاهرين / ١٥ - آل سحتد /

47. 07. 77. 77. 77

ب:

الباقر، محمد بن على (ع) / ٢٦ - ابوجعفر /

14.74

البخاري، الامام / ٧، ١١، ٣٦، ٣٨، ٢٨

بعض نحارير المتأخرين / ٣٠

البيضاوی / ۴۲

ت;

التفتازاني، سعدالدين / ٢٩، ٣٦

الدميري / ۴۴، ۴۵

ذ:

الذهبي، ابوعبدالله / ۲۷

ر:

الرازی، الامام فخرالدین / ۱۵۰۹، ۳۲،۲۷، ۳۱، ۵۰، - امسام المشکّکین / ۱، ۱۹ -مثیر فتنة التشکیک / ۱

الرضاء على بن موسى (ع) / ٢٧، ٢٨، ٢٩

ز:

الزبير / ١٣

الزجاج / ٥١

زرارة بن اعين / ٨٠٦

الزمخشری، جارالله محمود / ۷، ۱۲، ۲۵، ۳۲، ۴۰، ۵۰ ــ صاحب الکشّاف / ۳۵،

00 40

س:

سبطا رسول الله / ۲۵ سدير الصيرفی / ۵۲

سعد بن عبادة / ١٥

سعید بن مستیب / ۴۱

سلمان / ۱۳

سليمان بن جرير الزيدي / ٦

السيوطي / ١٨

ش:

الشارستاني، محمّد بن عبدالكريم / ۴۸ ~

صاحب الملل و النحل / ۵۸، ۹۰

الشافعي / ۳۰، ۳۴

شراح صحیحی البخاری و مسلم / ۸

الشهرستاني به الشارستاني

الشيطانِ / ۴۲، ۴۸

ص:

الصدوق، الشيخ ابوجعفر بن بابويه القمي / ٩.

17. 74

الصحابة / ١١، ٤٦، ٤٧

ط:

الطبرسي، ابوعلي / ۴۲، ۵۱

الطوسي، تنصيرالدين / ٥٠ ١٩ - الناقد

المحقق / ٨

الطيبي / ۱۸، ۲۱، ۲۱، ۳۲

### ف:

الفارابی، ابونصر / ۳۲ فاطمة (س) / ۲۱، ۲۷، ۲۹، ۳۰، ۳۳، ۳۳، ۳۷، -- الزهواء (س) / ۱٦ الفیروزآبادی / ۵۵

ق:

قاسم بن فضل / ۴۱، ۴۲ قیصر / ۴۴

ک:

الكليني، محمّد بن يعقوب / ٥٤

4

المأمون / ۲۸، ۲۹، ۳۱، ۳۱ مارية القبطية / ۵۱ مارية القبطية / ۵۱ مالک بن انس / ۷، ۲۲، ۲۷ الماوردی / ۴۵

ع:

عایشة / ۳۱، ۴۱، ۵۰، ۵۲ میدالرحمن أبی بکر / ۴۴ عبدالرحمن بن عوف / ۴۴ عبدالشمس مناف / ۴۳ عبدالله بن عبر / ۵۰ عبدالله بن عطاء / ۵۱ عبدالله بن مطرّف / ۳۱ عبدالملک بن مروان / ۳۲ عثمان بن عفّان / ۳۲، ۴۲

> عمر بن عبدالعزیز / ۳۹، ۴۳، ۴۳، ۴۵، ۴۵ عمرو بن مرة الجهنی / ۴۴ العیاشی / ۵۱ الغزالی ابوحامد / ۷، ۲۲، ۳۰

11 100 179 199

نقباء بنی اسرائیل / ۲۱ نقباء موسی (ع) / ۲۰ النیشابوری / ۴۰ نوافل الحکم / ۴۰

> هرقل / ۴۴ هروی / ۷ الهشام / ۴۵

ولید بن عبدالملک / ۴۴ ولید بن یزید / ۴۵ ی:

یزید بن عبدالملک /۴۵ یزید بن معاویة / ۴۰، ۴۲، ۴۳، ۴۵، ۴۷،

٥٠

محقد بن زیاد / ۴۴ مروان بـن الحکـم / ۴۳، ۴۳، ۵۱ ــ ولد مروان / ۴۱

> مسلم / ۷، ۱۱، ۳۸ معاویة بن ابیسفیان / ۴۰، ۴۰ معروف الکرخی / ۲۷ المقداد / ۱۳

> > الملهّب / ۴۴ المنصور / ۲۷ المهدی / ۲۱

النسائی / ۷ النظام / ۵۸، ۲۰

ن:

### المآخذ العربية والفارسية

الامام الحسين في أحاديث الفريقين، السيّد على الموحد الابطحي الاصفهاني، قم ١٤١٤.

اثنى عشر رسالة، مير محمّد باقر الداماد، نهران.

اثولوجيا ہے افلوطين عند العرب.

احقاق الحقّ، القاضي نورالله الشوشتوي، ٢٠ ج، مكتبة آية الله المرعشي نجفي.

اجابة الدعاء في مسألة البداء، محمّد كاظم عضار، ترجمه محمود شهابي، مشهد.

الأرشاد، الشيخ المفيد، النجف الأشرف.

ارشاد الطالبين، جمال الدين مقداد السيوري الحلّي، تحقيق السيّد سهدي الرجمائي، مكتبة آيــة اللّــه مرعشي النجفي، قم ٢٠٠٥.

اساس البلاغة، جار الله محمود الزمخشري، دار صادر، بيروت ١٣٩٩.

اساس التوحيد، مهدى آشتياني، مولى، تهران ١٣٦٠ ش.

اشارات و تنبیهات، ابن سینا، ترجمه دکتر حسن ملکشاهی، سروش، تهران ۱۳۲۳.

الاعتقادات، الشيخ الصدوق، تحقيق حسان عبدالسعيد، السعتمرالعالمي لألفية الشيخ المفيد، قسم ١٤١٢.

افلوطين عند العرب، تحقيق عبدالرحمن بدوى، وكالة المطبوعات، كويت ١٩٧٧ م.

انوار الملكوت، جمالالدين الحلّي، تحقيق محمّد النجفي الزنجاني، الطبعة الثانية، الرضي، قم ٣٦٣

ش.

اوائل المقالات، الشيخ العفيد، تحقيق ابراهيم الانصارى، المعتمر العالمي لالفية الشبيخ الصفيد، قسم ١٤١٣.

الايقاظ من الهجعة، الشيخ الحرّ العاملي، اسماعيليان، قم.

بحارالانوار، محمّد باقر المجلسي، ١١٠ ج، الطبعة الثانية، الاسلامية، طهران ١٣٦٦ ش. بحث حول البداء، السيد عبدالله الموسوى البحراني المحرقي، مؤسسة الاعلمي، بيروت ١٩٨٧ م.

البداء عند الشيعة، العلامة السيّد على الفاني الاصفهاني، ربيع الثاني ٣٩٣.

البداء عند الشيعة الامامية، محمّد كلانتر، جامعة النجف الدينية، نجف ١٣٩٥ هـ ق.

البداء في ضوء الكتاب و السنة، جعفر السيحاني، الاعلام الاسلامي، طهران ٩٠٠٦ هـ ق

بصائر الدرجات، ابن جعفر الصفار، الاعلمي، تهران ١٣٦٢ هـ ش.

البيان، آية الله السيد ابوالقاسم الخوشي، الطبعة الثانية، أنوار الهدى، بيروت ١٣٠١ هـ ق.

\_\_\_\_\_، \_\_\_\_، ترجمه محقد صادق نجفي و هاشم هر يسي، مجمع ذخائر اسلامي، قم ١٣٦٠ ش.

التحصيل، بهمنيار بن المرزبان، تحقيق مرتضى مطهري، دانشگاه تهران، ٩٣٤٩.

تذكرة الخواص، العلامة سبط ابن الجوزي، مكتبة نينوي الحديثة، طهران.

ترجمة الامام على بن ابي طالب، ابن عساكر، تحقيق الشيخ محمّد بناقر المنحمودي، ٣ ج، مؤسسة المحمودي، بيروت ١٣٩٨ هـ ق.

تسعة الرسائل. ابن سينا، مصر.

تصحيح الاعتقاد، الشيخ المفيد، تحقيق حسين دركاهي، المعتمر العالمي لالفية الشيخ الصفيد، قم ١٣١٣.

تفسير القرآن الكريم، العلامه النيسابوري، الطبع الحجري.

التفسير الكبير، الامام الفخر الوازي، ٣٢ ج، دفتر تبليغات اسلامي، قم

تلخيص التمهيد، محمّد هادى معرفة، الجزء الأوّل، الطبعة الثانية، مؤسسة النشر الاسلامي، قم ١٣١٣ ه. ق. تلخیص المحصّل، نصیرالدین طوسی، به اهتمام عبد اللّه نورانی، مؤسسه مطالعات اسلامی، تـهران ۱۳۵۹.

تمهید الاصول، الثیخ محمّد بن الحسن الطوسی، ترجمه عبد المحسن مشکوة الدینی، انجمن اسلامی حکمت و فلسفه ایران، تهران ۱۳۵۸ هـ ش.

التوحيد، الشيخ الصدوق، تحقيق السيد هاشم الحسيني الطهراني، مؤسسة النشر الاسلامي، قم.

الجامع الصحيح، ابوعيسي محمّد الترمذي، ٥ ج، دار احياء التراث العربي، بيروت.

الجامع الصغير، جلال الدين السيوطي، ٢ ج، دارالكتب العلمية، بيروت.

جذوات، محمّد باقر میرداماد، خیام، افست چاپ سنگی، بعبئی ۲ ۳۰۲.

حکیم استرآباد میرداماد، سید علی موسوی مدرس بهبهانی، اطلاعات، تهران ۱۳۷۰.

حلية الاولياء، ابونعيم الاصبهاني، ١٠ ج، دار احياء التراث، بيروت.

حياة الحيوان الكبرى، كمال الدين محمّد الدميري، ٢ ج، مطبعة مصطفى البابي الحلبي، مصر.

الخصال، الشيخ الصدوق، تحقيق على اكبر الغفاري، مؤسسة النشر الإسلامي، قم.

الخصائص، الامام النسائي، تحقيق الدكتور الاميني، تهران.

الدّر المنثور، جلال الدين السيوطي، ٦ ج، مكتبة آية اللّه المرعشي، قم ٣ - ١٤.

الذريعة، العلامه الشيخ آقا بزرگ الطهراني، ٢٦ ج، الطبعة الثالثة، دارالاضواء، بيروت ٣٠٣.

رسائل الشريف المرتضى، السيد الشريف المرتضى، تحقيق السيد مهدى رجائي، ۴ ج، دار القرآن الكريم، قم ١۴٠٥.

الرواشح السماوية، السيد محمّد باقر ميرداماد، الطبع المحجري، طهران.

السبعة من السلف، السيد مرتضى الحسيني اليزدى الغيروز آبادي، مكتبة الفيروز آبادي، قم ١٣٧١. سبيل النجاة في تتمة المراجعات ــ المراجعات.

السنن، ابن ماجة، تحقيق محمّد فؤاد عبدالباقي، ٣ ج، دارالفكر، بيروت.

<u>لسني، الامام النسائي، ٨ حد دايالفك</u> بروت. [شرح] الاشارات و التنبيهات مخواجه تعبيرالدين الطوسى، ٣ ج، الطبعة الثانية، دفتر نشر كتاب، طهران معداً ركى السوائي مركزر

.1 F . Y

شرح الاصول الكافي، صدرالدين الشيرازي (الملا صدرا)، مكتبة المحمودي، اوفست الطبع الحجري، تهران ١٣٩١.

شرح تقدمة تقويم الايمان، المير محمّد باقر الداماد، تحقيق الشيخ غلامعلى النجفى و حــامد نــاجى، مهدية ميرداماد، اصفهان ١۴١٢.

شرح الصحيفة الكاملة السجادية، محمّد باقر الداماد، تحقيق السيد مهدى الرجاثى، مهدية الميرداماد، اصفهان ٢٠٩١.

شرح المقاصد، سعدالدين التفتازاني، ٢ ج ، مصر.

شرح منظومه (منطق و حکمت)، حاج ملا هادی سنزواری، افست چاپ سنگی، اسلامیة، تهران.

شرح المواقف، المير السيد الشريف الجرجاني، ٨ج، مطبعة السعادة، مصر ١٣٢٥.

الشفاء (الالهيات)، ابن سينا،الطبع الحجري، ١٣٠٣.

\_\_\_\_\_ ، \_\_\_\_ ، تحقيق الاب قنواتي، قاهره ١٣٨٠.

شواهد التنزيل، الحاكم الحسكاني، تحقيق محمّد باقر المحمودي، الأعلمي، بيروت.

صحاح اللغة، الجوهري، ٦ ج، دارالعلم للملائين.

صحيفة الإمام الرضاء الامام الرضا (ع)، مؤسسة الامام المهدى «عج»، قم ١٣٦٦.

الصحيح، ابوالحسين مسلم القشيرى النيسابورى، تحقيق محمّد فؤاد عبدالباقى، ٥ ج، دار احياء التراث العربي، بيروت.

الصحيح، الامام أبي عبدالله البخاري، تحقيق قاسم الشماعي الرفاعي، ٩ ج، اربع مجلّدات، دارالقلم، بيروت، ١۴٠٧ هـ

\_\_\_\_\_، \_\_\_، تحقیق الدکتور مصطفی دیب البغا، ٦ ج، دار ابن کثیر، بیروت • ١٣١٠

علم اليقين. الحكيم المولى محسن الفيض الكاشاني، ٢ ج، بيدار، قم ١٣٥٨ ش.

عمدة عيون صحاح الاخبار، ابن البطريق، مؤسسة نشر الاسلامي، قم ١٤٠٧.

عوالم في النصوص على الاثمة الاثني عشر (١٥/٣)، الشيخ عبدالله البحراني، مدرسة الامام المهدي،

تم ۱۴۰۸.

عوالي اللثالي، ابن ابي جمهور الاحسائي، تحقيق مجتبي العراقي، ۴ ج، قم ١٤٠٣.

عيون اخبار الرضاء الشيخ الصدوق، قم

الغدير، عبدالحسين احمد الاميني النجفي، ١١ ج، دارالكتاب العربي، بيروت ١٣٨٧ هـ ق.

الغيبة، الشيخ ابي جعفر محمد الطوسي، مكتبة نينوي الحديثة، طهران،

الفائق، جارالله محمود الزمخشري، ۴ ج، مصر.

الفتوحات المكية، الشيخ الاكبر محيى الدين ابن عربي، ٤ ج، دار احياء التراث العربي، بيروت.

الفردوس، ابی شجاع شیرویه الدیلمی، تحقیق السعید بن بسیونی زغلول، ٦ ج، دارالکتب العـلمیة، بیروت ٩٠٦.

فصوص الحكم، الشيخ الاكبر محيىالدين ابن عربي، تحقيق ابوالعلاء عفيفي، الزهرا، تهران ١٣٦٦ ش.

فضائل الخمسة من الصحاح السنة، مو تضى الحسيني الفيروز آبادي، ٣ ج، الطبعة الشالئة، دارالكتب الاسلامية، تهران ١٣٧١ ش.

القاموس المحيط، الفيروز آبادي، ۴ ج، مصر.

القبسات، الامير محمّد باقر الداماد، الطبع الحجري، تهران ١٣١٤.

ـــــــ ، ــــــ ، تحقیق مهدی محقّق و غیره، مؤسسه مطالعات اسلامی، تهران ۱۳۵٦.

الكشاف، جارالله محمود الزمخشري، ۴ ج، نشر ادب الحوزة، قم.

كشف الغمة، المحقّق الاربيلي، ٣ ج، الاعلمي، بيروت.

كشف المراد، العلامة الحلّى، تحقيق الاستاذ حسن حسنزاده الآسلى، مـؤسسة النشــر الاســلامى، قــم ١۴٠٧ هـ ق.

كفاية الطالب، الحافظ محمّد الكنجي الشافعي، تحقيقي محمّد هادي الاميني، الطبعة الثالثة، دار احياء التراث اهل البيت، تهران ۴۰۴.

كنز العمال، المتقى الهندى، ١٨ ج، مؤسسة الرسالة، بيروت ١۴٠٩.

گوهر مراد، ملا عبدالرزاق لاهیجی، چاپ سنگی، بمبثی ۱۳۰۱ ه.ق.

اللئالي المصنوعة، جلالالدين السيوطي، ٢ ج، دار المعرفة، بيروت.

لسان العرب، العِلامة ابن منظور، ١٥ ج، نشرادب الحوزة، قم ١٣٠٥.

مجمع البحرين، الشيخ فخرالدين الطريحي، تحقيق السيد احمد الحسيني، ٦ ج، سرتضوى، تـهران ١٣٦٢.

مجمع البيان في تفسير القرآن، ابوعلى الفضل الطبرسي، تحقيق السيد هاشم الرسولي المحلاتي، ٥ ج، الاسلامية، تهران.

مرآة العقول؛ العلامة محمّد باقر المجلسي، دارالكتب الاسلامية، تهران ١٣٠۴ هـ.ق.

المراجعات، السيّد عبدالحسين شرف الدين الموسوي، تحقيق حسين الراضي، بيروت ٢ • ١٤٠.

المستدرك، الحاكم النيشابوري، ٥ ج، دار احياء التراث، بيروت.

المسند، الامام احمد بن حنبل، ٦ ج، دار صادر، بيروت.

مشكاة المصابيح، التبريزي، ٣ ج، حيد رآباد.

مصابيح الانوار، السيد عبدالله شبرًا لاج، بصيرتى، أوقلت طبع بغداد.

مصابيح السنة، الامام فراء البغوى، ۴ ج، بيروت.

مصقل صفا، احمد علوى عاملي، تحقيق حامد ناجي اصفهاني، تهران ١٣٧٣ ش.

المعجم المفهرس الفاظ ابواب البحار، كاظم مرادخاني، طور، تهران ١٣٦٥ ش.

المعجم المفهرس لالفاظ المحديث النبوى، أ. ى. و نسنك و ى. پ. منسيج، ٨ ج، دارالدعوة، استانبول ١٩٨٨ م.

الملل و النحل، ابوالفتح الشهرستاني، تحقيق محمَّد بدران، ٣ ج، بيروت.

منتخب كنزالعمال، المتقى الهندى - هامش المسند لاحمد.

منطق و مباحث الفاظ، باهتمام مهدی محقّق و توشی هیکو ایزوتسو، مؤسسه مطالعات اسلامی، تهران ۱۳۵۳.

المناقب، ابن شهر آشوب، ۴ ج ، اسماعیلیان، قم.

من لا يحضره الفقيه، الشيخ الصدوق، تحقيق على اكبر الغفارى، ٣ ج، مؤسسة النشر الاسلامي، قم. مناقب على ابن ابي طالب، ابن المغازلي، تحقيق محمّد باقر البهبودي، الاسلامية، تهران ١٣٩٤.

المواقف، عبدالرحمن بن احمد الايجي، عالم الكتب، بيروت.

الميزان في تفسير القرآن، السيد محمّد حسين الطباطبائي، ٢٠ ج، الطبعة الثنائية، سوسسة الاعملمي، بيروت ١٣٩١.

نزل الابرار، الحافظ البدخشاني، تحقيق الدكتور الاميني، مكتبة الامام اميرالمؤمنين، اصفهان.

نقد المحصل ب تلخيص المحصل.

النهاية، الامام ابن الاثير، ٥ ج، الطبعة الرابعة، اسماعيليان، قم ١٣٦٧ ش.

النيروزية ــ تسعة الرسائل.

هدایة الوری فی شرح البداء، محمّد حسین مدرّس کهنگی، ترجمه عمادالدین حسین اصفهانی، طهران ۱۳۷۷ ه.ق.

الوافي، الحكيم المولى محسن الفيض الكاشاني، ٢٠ ج، مكتبة الامام أميرالمؤمنين، اصفهان ٢٠٩١.

#### In the Name of God, the Compassionate, the Merciful

The advancement and improvement of every society is possible when it understands its cultural background and civilization, and becomes aware of the reasons for the society's progress or stagnation. And this recognition is not possible except through studying the works of those gone before as they themselves have written them, and not in the way in which they have been later distorted and revised.

This is an unavoidable necessity in the written culture of every society which has been continuously exposed to turbulent events.

Therefore, in order to reach this awareness, to protect the genuine culture and its identity, and to resist alien cultures it is compulsory to revive and introduce the written legacy. The first step to reach this aim is the scientific critique and rectification of the intellectuals' writings on Iranian Islamic culture.

All efforts and searches have been done to identify and compile the indices of manuscripts and also correct and restore the scientific resources and written treasures of this frontier. But, these works remain as though obsolete, untouched and even set aside. What has been accomplished is very little in comparison with what must be done. And that small accomplishment faces many difficulties. Such prolems inclde: the way of research and investigation, the collection of volumes, the heavy expense of this task, preparing for the start of publication, drawing together scientific and specialty works, and financial return which is the condition for the continuation of research and publication.

Thus, the Office of Cultural Affairs of the Ministry of Cultur and Islamic Guidance in the path of the Islamic Revolution's cultural goals (which in reality is a cultural revolution) established an office by the name of the written Hritage publication office. In this way they could support the efforts of the researchers, editors, scientific and research centers, back up the cultural publishers, and attract talented and skilled potential. Also, the intention was to publish and make available research sources and precious literary works. It was also to prevent repetition of efforts and publish critical texts on various matters with a priority given to works in Farsi. In this way a genuine movement in the path of reviving the written culture could be created. And it offers a complete aggregate to the cultural society of Islamic Iran.

The written Heritage publication Office 5
Deputy Minister's Office of Cultural Affairs
Ministry of Culture & Islamic Guidance

### A HEJRAT BOOK

# With Collaboration of the Written Heritage Publication Office Copyright © 1995 Hejrat Publishing Co. First Published in Iran by Hejrat

All rights reserved. No Part of this book may be reproduced in any form or by any means with out permission from the publisher.



And the second s

## NEBRĀS-AL-ŻIYĀ'

## VA TASVA'-AL-SAVĀ' FI ŠARḤ-E BĀB-AL-BADĀ' VĀ ESBĀT-E JADVĀ-AL-DO'Ā'

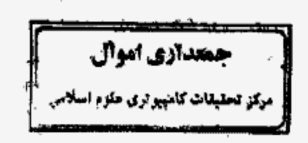
AL-MOʻALLEM-AL-SĀLES AL-MIR MOHAMMAD BĀQER-AL-DĀMĀD

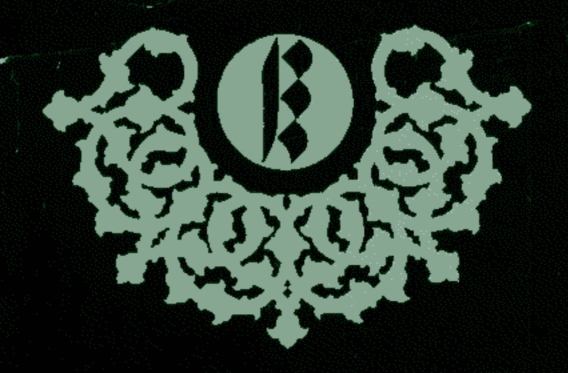
مرزتمين تابية راصوي اسلامي

Annotated by AL-ḤAKIM-AL-'ELĀHI AL-MOLLA 'ALI -AL-NURI

Editted by ḤĀMED NĀJI EṢFAHĀNI

HEJRAT





# NEBRĀS-AL-ŻIYĀ'

VA TASVA'-AL-SAVĀ' FI ŠARIJ-E BĀB-AL-BADĀ' VĀ EŚBĀT-E JADVĀ-AL-DO'Ā'

> AL-MOʻALLEM-AL-ŚĀLEŚ AL-MIR MOHAMMAD BĀQER-AL-DĀMĀD

> > Annotated by



'ALI -AL-NURI



HEJRAT